SENECA: A IMAGEM DA ASCENSAO

Cleonice Furtado de Mendonga van RALJ!

& RESUMO: Este artigo aponta o estoicismo de Séneca como um estoicismo de submissao
ativa, contrariando o que comumente se associa a idéia de estoico — “impassivel diante da
dor e da adversidade”. Na obra do filosofo, ha elementos que mostram que o mesmo parte do
reconhecimento de uma natureza humana presa ao mundo objetivo, material, fazendo desse
reconhecimento, contudo, o “ponto de partida” de uma ascenséo a caminho da realizagdo do
que leva 0 homem a se tornar sabio, virtuoso. O entusiasmo pelo valor do ser humano faz o fi-
16sofo admitir a virtude como patriménio exclusivo do homem. A virtude eleva-o a sabedoria,
tornando a alma invulneravel as arbitrariedades da fortuna. O magnus vir é, assim, protegido
pela virtude e a sabedoria é considerada sinénimo de ascens&o. O espirito humano nao deve,
pois, negligenciar a verticalidade dos valores morais, dado ser a valorizacgao vertical segura,
essencial e de supremacia indiscutivel.

n PALAVRAS-CHAVE: Ascensdo; virtude; sabedoria; Séneca.

Introducao

Existem, na obra de Séneca, elementos que mostram que o filosofo reconhece a
natureza humana presa ao mundo objetivo, material, fazendo desse reconhecimento o
“ponto de partida” de uma ascensao a caminho da realizagao do que leva o homem a
tornar-se sabio, virtuoso. Assim, ao contrario do que comumente se associa a idéia de
estoico — "impassivel diante da dor e da adversidade” ~ (FERREIRA, 1986, p.723), 0 es-
toicismo senequiano apresenta-se como um estoicismo de submissao ativa.

A evocacgao da sabedoria e da virtude proporciona grandeza e felicidade, ocupan-
do significativo espago na obra de Séneca, que, ao intensificar seu uso, estabelece a
metafora da altura e da ascensao.

1 Centro de Linguagem e Comunicacgao - Faculdade de Letras - PUC - 13020-904 - Campinas - SP - Brasil. E-mail:
cleovanraij@hotmail.com

Alfa, Sdo Paulo, 47 (2): 153-161, 2003 153


mailto:cleovanraij@hotmail.com

O caminho da ascensao

Séneca instaura uma conexao estreita entre virtude, sabedoria, filosofia ¢ cién-
cia das coisas superiores, admitindo serem todas possibilidades de vida humana
que fortalecem o homem em sua trajetdria. Virtude e sabedoria sao proprias do ho-
mem que atingiu a perfeigdo, constituindo a filosofia e 0 conhecimento das coisas su-
periores o melhor caminho para se atingir a tdo desejada meta. A sabedoria do sapiens
senequiano é antes um talento e um modo de ser, estando, pois, acima de uma profis-
580 ou atividade tedrica. Assim, o caminho que conduz a sabedoria exige, de um lado,
a aquisigao da verdade pela meditagao; de outro, o progresso no dominio de si mesmo
mediante a préatica da virtude. A sabedoria n&o &, portanto, inata ao homem, mas, sim,
algo que este conguista com seu esforgo.

Mas, em que consiste, para Séneca, a virtude? Pode ser rastreada, no pensamento
que perpassa sua obra, como o maior bem. Consiste em viver conforme a natureza (se-
quere naturam) e segundo 0s impulsos da razéao: é preciso queré-la, aceitando-a vo-
luntaria e conscientemente. Trata-se, assim — e € esse o ponto que enfatizamos -, de
uma submissao ativa: ao invés de aceitar o carater dramatico, tao inerente a vida hu-
mana, mostrando-se inteiramente submisso a natureza, cabe ac homem uma atitude
ativa, atitude que o leve a aproveitar as oportunidades de felicidade que a prépria con-
di¢édo de ser humano oferece. Na ordenagao da vida, o juizo exerce, entdo, um impor-
tantissimo papel. Estamos diante de um Séneca essencialmente racionalista, dentro
de uma linha socratica.

A caminhada para a virtude supde luta e esforgo. Para resistir a essa luta e ven-
cé-la, o homem virtuoso deve ser forte e possuir sabedoria e impassibilidade. Sabedo-
Tia para que tenha um conhecimento auténtico dos juizos e possa agir conforme a ra-
za0; impassibilidade, para que logre resistir tenazmente aos impulsos irracionais dos
afetos, que o impedem de conformar-se com a natureza e agir segundo a 1azao.

No imaginario senequiano, o sabio esta ao abrigo dos reveses da sorte. A altitude
em que se move protege-o dos maus e também das arbitrariedades da fortuna, cujos
golpes se esgotam em vao contra um alvo fora de seu alcance. A justica, a firmeza e a
constancia nédo saoe atingidas pela fortuna, uma vez que pertencem a harmonia esta-
belecida entre o sabio e a razdo. Essa resisténcia do sabio em face dos estimulos do
mundo e das investidas da fortuna esta refletida nas classicas férmulas estoicas: for-
tunae resistere e sustine et abstine. O sabio ndo tem, portanto, gue trabalhar na natu-
reza exterior, mas, sim, preocupar-se unicamente com sua vida pessoal, ajustando-a
ao ritmo da vida universal. Assim, a razao e a vida devem caminhar paralelamente.

Referindo-se a sucessos imprevisiveis, contingentes, casuais, a fortuna opde-se a
fatum: a sorte que diz respeito a cada coisa, em especial ao homem. O fatum nao tolera
excegao alguma. Identifica-se com o racional e necessario (SANCHEZ, 1984, p.88-89).

Sempre presente no pensamento senequiano, a fortuna - contra a qual trava luta
continua — é responsavel por toda a angustia do filésofo diante do contingente, do fu-

154 Alfa, Sd0 Paulo, 47 (2): 153-161, 2003



gaz, do ndo-domavel. Ao contrario da natureza, aquela nao ¢ uma entidade constituti-
va do cosmos estdico; &, sim, uma coisa.

O entusiasmo pelo valor da pessoa humana leva Séneca a admitir a virtude, sobre
a qual a fortuna nio tem dominio, como patriménio exclusivo do homem. A virtude,
para o fildsofo romano, “enrijece” a alma, tornando-a invulneravel contra as investidas
da fortuna.

Sobre a virtude, assim Séneca se expressa:

Cum semel animum uirtus indurauit, undique inuulnerabilem praestat. (Helv. X1 2)

Desde que a virtude uma vez enrijeca a alma, ela se preserva invulneravel por toda parte.
(SENECA, 1992, p. 85)

O magnus Vir serd, pois, protegido pela virtude e a sabedoria sera considerada si-
nénimo de elevagao.

Fmbora a idéia concebida sob o tema “grandeza de alma” deite suas raizes no pensa-
mento grego (de Aristoteles aos estéicos, para os quais a magnanirnidade é uma das vir-
tudes, que, subordinadas a coragem, se ligam a imagem da altitude, uma vez que ele-
vam o homem acima dos acontecimentos (GAUTHIER apud ARMISEN-MARCHETTI,
1989, p.262), outros estudiosos trataram da questao. Segundo Sanchez (1984, p.225),
para o séabio, tanto o écio fecundo de que desfruta como o ativismo que exerce devem
estar a servigo da razdo e da harmonia que a sabedoria cria. A¢do e contemplagao re-
ciprocamente se completam e se exigem. Sanchez (1984, p.230) é categorica ao afir-
mar que “a sabedoria pressupde uma adequagao total do homem a natureza e uma in-
corporagao a mesma, enquanto portadora de divindade, razdo, ordem e harmonia. O
sabio deve aceitar a natureza como lei suprema. Essa submissao 4 ordem e & harmo-
nia do cosmos trangiiiliza seu animo, apazigua seus instintos irracionais, permitindo-
Ihe ser independente de tudo que o rodeia”. Para Campos (1965, p.309), o sabio esta
convencido de que a morada e a residéncia de seu espirito devem estar entre 0s deu-
ses. Zambrano (1992, p.30) considera sabio aquele que age na defensiva, isto &, nao
por amor a sabedoria ou por ambicionar a verdade, mas, sim, por procura-las como re-
médio para a vida.

Fica claro, diante do exposto, que o espirito humano nao pode negligenciar a ver-
ticalidade dos valores morais: a valorizagao vertical é segura, essencial e de suprema-
cia indiscutivel.

O arquétipo da verticalidade alimenta em Séneca uma riqueza de imagens. Na
Consolagao a Hélvia, na qual ele consola sua méae aflita por seu exilio, o fildsofo, em
situacéo de ocio forgado, centraliza sua vida nao s6 na contemplagdo dos astros em
movimento continuo, na beleza da natureza, mas também no trabalho literario, con-
vertendo-se num auténtico praticante do exercicio da virtude, na qual encontra o aper-
feicoamento moral e também a felicidade:

Alfa, Sao Paulo, 47 (2): 153-161, 2003 155



Sunt enim optimae, quoniam animus, 0mnis occupationis expers, operibus suis uacat et mo-
do se leuioribus studiis oblectat, modo ad considerandam suam universique naturam, ueri
auidus, insurgit. {(Helv. XX, 1)

Realmente, elas (= circunstancias) sdo 6timas, porque meu espirito, livre de qualquer preocu-
pacao, entrega-se aos seus estudos prediletos e ora se deleita com estudos mais leves ora, 4vi-
do de verdade, se eleva para contemplar sua natureza e a do universo. (SENECA, 1992, p. 95)

Em passagens de suas Consolagoes, o filésofo romano, com freqiiéncia, associa a
imagem da altura a da invulnerabilidade. Assim, na Consolacdao a Marcia, que per-
dera o filno Metilio, convida-a a espelhar-se em exemplos de homens e mulheres que,
em situa¢des semelhantes, deram mostras de extrema fortaleza de espirito. Entre es-
ses, destaca o exemplo de Livia, nobre dama da aristocracia romana, esposa de Augus-
to, também atingida pela perda de seu filho Druso, mas que se mostra forte diante de
tamanho sofrimento, naoc se deixando destruir. Ao contrario, vivera corajosamente, con-
servando a lempranga da morte sem menosprezar os vVivos. As palavias senequianas
fardo com que Marcia fuja do ciclo inevitavel da dor, ou seja, saia de si mesma, esque-
¢a seu cotidiano e ocupe seu espirito com a Histéria que dignifica e eleva o homem,
uma vez que retrata grandes modelos que se fizeram sempre com 0s revezes da sorte.

Si ad hoc maximae feminae te exemplum applicueris moderatius, mitius, non eris in aerum-
nis nec te tormentis macerabis. (Marc. I, 4)

Se tomares por modelo o exemplo mais moderado, mais doce daquela excelente mulher (Livia},
néo te consumiras nas dores nem te enfraqueceras nos tormentos. (SENECA, 1992, p. 34)

Ainda em carta dirigida a Marcia, Séneca convoca-a a elevar seu pensamento ao
pai, Cremucio Cordo, que, do cume celeste, expde a crenga estéica do periddico reno-
var-se do cosmos e trangiiiliza a filha pela situagao sublime em que vive Metilio:

Cur in domo nostra diutissime lugetur qui felicissime moritur? (Marc. XXVI, 3)

Por que se ha de chorar por muito mais tempo em nossa familia aquele que morreu feliz-
mente? (SENECA, 1992, p. 65)

[...] et, cum tempus aduenerit quo se mundus renouaturus exstinguat [...]. (Marc. XXVI, 6)

[...] &, quando chegar o tempo em que o mundo perecera para se renovar [...). (SENECA, 1992,
p. 66)

Felicem filium tuum, Marcia, qui ista iam nouit! (Marc. XXVT, 7)
Feliz o teu filho, Méarcia, que ja conhece aquelas coisas! (SENECA, 1992, p. 66)

Na Consolacao a Polibio, dedicada ao liberto de Claudio, Séneca demonstra a
impossibilidade de o sabio ser atingido pelos golpes da fortuna, por encontrar-se ins-
talado acima deles:

156 Alfa, S30 Paulo, 47 (2): 153-161, 2003



Pecuniam eriperes? Numquam illi obnoxius fui; nunc quoque, quantum potest, illam a se
abigit et In tanta facilitate adquirendi nullum maiorem ex ea fructum quam contemptum
eius petit. Eriperes illi amicos? Sciebas tam amabilem esse ut facile in locum amissorum
Dposset alios substituere [...]. Eriperes illi bonam opinionem? Solidior est haec apud eum
quam ut a te quoque ipsa concuti possit. (Pol. 11, 3-5)

Arrebatar-lhe-ias a riqueza? Ele nunca esteve sujeito a ela; agora, também, o quanto pode,
afasta-a de si e em meio a tio grande facilidade de adquiri-la nenhum beneficio maior solicita
dela do que seu desprezo. Arrebatar-lhe-ias os amigos? Sabias quéo amavel ele era, que facil-
mente podia substituir outros no lugar dos amigos perdidos [...]. Arrebatar-lhe-ias a boa for-
ma? Esta est4 mais do que fixa a ele, para que possa ser abalada por ti. (SENECA, 1950, p. 99)

Séneca associa a idéia de altura o desprezo que o sabio sente pelos bens exte-
riores. Instalado nos cimos da virtude, o sabio se encontra préoximo dos deuses, ven-
do-0s, assim, no seu mesmo nivel:

Leue momentum in aduenticiis rebus est, et quod in neutram partem magnas uires habeat.
nec secunda sapientem euehunt, nec aduersa demittunt. Laborauit enim semper ut in se
plurinum poneret, ut a se omne gaudium peteret. Quid ergo? Sapientem esse me dico? Mi-
nime Nam, id quidem si profiteri possem, non tantum negarem miserum esse me, sed om-
nium fortunatissimum et in uicinum deo perductum praedicarem. Nunc, quod satis est ad
omnes miserias leniendas, sapientibus me uiris dedi et, nondum in auxilium mei ualidus, in
aliena castra confugi, eorum scilicet qui facile se ac suos tuentur. (Helv. V, 1-2)

Pouca importéncia tém os bens exteriores, e por isso que em nenhuma dire¢ao tém grandes
influéncias, nem os favoraveis elevam o sabio, nem os adversos o abatem. Pois ele sempre
se esforgou para depositar principalmente em si, para buscar dentro de si toda a alegria. O
qué? Estou dizendo que sou um sabio? De modo algum! Com efeito, se eu pudesse afirmar
iss0, nao s negaria que sou infeliz, mas declararia ser o mais feliz de todos os homens e ter
sido conduzido para perto de um deus. Agora, e isto € o suficiente para acalmar todas as
desgragas, eu me entreguei aos homens sabios, e ndo sendo ainda forte para defender-me,
refugiei-me em campo alheio, ou seja, daqueles que, facilmente, defendem a si e aos seus.
(SENECA, 1992, p. 70-71)

A oposigdo interior x exterior marca, fortemente, em Séneca, a representagao das
relagoes entre a alma e o mundo.

Para os estoicos, a divindade & inerente a natureza. Deus ¢ simplesmente o todo
e, nao, uma realidade distinta do mundo que vemos. Deus é o proprio mundo, é a "he-
gemonia cosmica”, situada na esfera supra-lunar dos astros. Assim, o sabio, elevado
por suas virtudes nas regides superiores de um espago imaginario, acaba por juntar-se
aos deuses celestes.

Segundo Armisen-Marchetti (1989, p.263),

sabio e deus estao no mesmo nivel em razdo de uma nova organizagao do espago imagina-

Alfa, Sao Paulo, 47 (2): 153-161, 2003 157



1io para a sabedoria |[...]. Existe, também, em torno da defini¢do de sabedoria, um complexo
de conceitos estabelecidos pelos meios logicos do raciocinio.

Paralelamente a essa estrutura abstrata ha, em Séneca, toda uma constru¢ao figu-
rada, por meio da qual a sabedoria é representada pela altitude, altura, sublimidade. O
sabio esta “acima” do vulgar e da fortuna; esta ao abrigo das injurias dos stulti e dos
golpes da sorte, podendo “olhar do alto” os falsos valores g, a altura de seu olhar, 0s
deuses.

Ha4, ao longo das Consolagdes, um continuo jogo entre interioridade e exteriori-
dade. Somente a alma é garantido o carater altamente valorizador da interioridade. Ja
0s bens exteriores, desprovidos de densidade ética, estdo sujeitos aos golpes da fortu-
na, corrompendo 0 homem:

Animus est, quid diuites facit. (Helv., X1, 5)
A alma é que nos torna ricos. (SENECA, 1992, p. 83)

Omnia ista quae imperita ingenia et nimis corporibus suis addicta suspiciunt, lapides, au-
rum, argentum et magni leuatique mensarum orbes terrena sunt pondera, quae non potest
amare sincerus animus ac naturae suae memor, luis ipse expers et, quandoque emissus fue-
rit, ad summa emicaturus. (Helv., X1, 6)

Todas essas coisas que 0s espiritos incultos e demasiadamente escravos de seus corpos ad-
miram: MAarmores, ouro, prata, grandes mesas redondas e polidas sdo pesos terrenos que
néo pode amar uma alma pura e lembrada de sua natureza. (SENECA, 1992, p. 83)

Animus quidem Ipse sacer et aeternus est et cui non possit inici manus. (Helv. X1, 7)

A alma, em verdade, é sagrada, eterna e inviolavel. (SENECA, 1992, p. 83)

Embora um espaco fechado, a alma é também uma arena de disputa de vicios e
virtudes. Quando perturbada por um perigo extremo, pode-se recorrer as muralhas dos
liberalia studia (filosofia, filologia, poesia, eloqiiéncia, histéria), gragas aos quais o es-
pirito se elevard, mantendo-se ocupade, em contemplagao. Em defesa disso, Séneca
se coloca nas Consolacgoes:

Itaque 1llo te duco quo ommibus qui fortunam fugiunt confugiendum est, ad liberalia studia:
illa sanabunt uulnus tuum, illa ommem tristitiam tibi euellent. (Helv. XVII, 3)

Por isso, te conduzo para o lugar onde devem refugiar-se todos aqueles que fogem do desti-
no, para os estudos liberais: eles te curardo a ferida, arrancar-te-ao toda a tristeza. (SENE-
CA, 1992, p. 84)

Nunc ad illas reuertere: tutam te praestabunt. Illae consolabantur, illae delectabunt: illae si
bona fide in animum tuum intrauerint, nunquam amplius intrabit dolor, nunquam sollicitu-
do, nunquam afflictationis irritae superuacua uexatio. (Helv. XVII, 5)

Volta-te para elas (disciplinas) agora: elas te manterao a salvo. Elas te consolarao, elas te de-

158 Alfa, Sao Paulo, 47 (2): 153-161, 2003



leitardo; se elas tiverem penetrado sinceramente em tua alma, nunca mais entrara ali a dor,
nunca a inquietagéo, nunca o tormento indtil de uma va tribulagdo. (SENECA, 1992, p. 91)

Eriperes bonam ualetudinem? Sciebas animum eius liberalibus disciplinis quibus non innu-
tritus tantum, sed innatus est, sic esse fundatum ut supra omnes corporis dolores emineret.
(Pol 11, 5)

Arrebatar-lhe-ias a boa satde? Sabias que o espirito dele estava solidamente estabelecido
pelos estudos liberais, com os quais ndo sé se alimentou, mas também nasceu, de tal ma-
neira que se elevava além de todas as dores do corpo. (SENECA, 1992, p. 120)

Nunc itaque te studiis tuis immerge acrius, nunc illa tibi uelut munimenta animi circumda,
ne ex ulla tui parte inueniat introitum dolor. (Pol. XVIII, 1)
Agora, portanto, penetra com mais ardor nos teus afazeres, cerca-te deles com protecao do

espirito, a fim de que a dor nao encontre, por nenhuma parte, entrada em ti. (SENECA, 1992,
p. 120)

E com convicgéo, com veeméncia, pois, que Séneca fala dos liberalia studia, res-
ponsaveis por abrir o caminho para a eternidade: Gnica maneira de transformar a mor-
talidade do homem em imortalidade. Dai a vida do sdbio ser mais longa que a do ho-
mern comum, ja que sé o sabio esta livre das leis do género humano.

Apoiado nesses conceitos altamente estdicos, Séneca procura elevar o espirito de Po-
libio, abatido pela perda do irméo, ao destacar a situagao privilegiada de que este goza:

Longissimum illi ingenii aeuum fama promisit; id egit ipse, ut meliore $ui parte duraret et
compositis eloquentiae praeclaris operibus a mortalitate se uindicaret. (Pol 11, 6)
A gldria prometeu-lhe imortalidade; ele mesmo fez com que ele sobrevivesse na melhor par-

te de si e liviou-se da mortalidade com composi¢oes de ilustres trabalhos de elogiiéncia.
(SENECA, 1992, p. 99)

Enfatize-se, aqui, que as imagens de altitude e de ascensao - freqlientes na des-
crigéo da hierarquia social — sdo de rara freqiiéncia no discurso senequiano, preocu-
pado mais com a eleva¢ado do espirito.

Fazem parte do léxico da grandeza social os termos fastigium e summum, simbo-
lizando seu é&pice:

Nec quicquam pulchrius existimo quam in summo fastigio collocatos multarum rerum
ueniam dare, nullius petere (Marc. 1V, 4)

E nem penso haver algo mais belo do que aqueles, colocados na mais alta posigéo, conce-
derem o perdao de muitas coisas, sem que 0 pecam de nenhuma. (SENECA, 1992, p. 35)

O acesso ao fastigium da hierarquia social &, segundo Armizen-Marchetti (1989,

p.269), “raramente apresentado como fruto da agao do individuo, mas, sim, como um
impulso da fortuna ou da felicitas”. Mais ainda: “a situagao sobre o fastigium das hon-

Alfa, Sao Paulo, 47 (2): 153-161, 2003 159



rarias nao é controlavel somente pela vontade dos individuos, uma vez que as grande-
zas sociais sdo regularmente associadas a ameaca de ruina. Nas obras filosdficas, a
elevagdo, muitas vezes, é apresentada como preludio 4 queda, razdo do perpétuo sen-
timento de inseguranca e angustia”.

Séneca cita exemplos de pessoas ilustres:

Quid referam duorum Lucullorum diremptam morte concordiam? Quid Pompeios, quibus
ne hoc quidem saeuiens reliquit fortuna, ut una eademque conciderent ruina? Vixit Sextus
Pompeius primum sorori superstes, cuius morte optime cohaerentis romanae pacis uincula
resoluta sunt, idenque hic uixit superstes optimo fratri, quem fortuna in hoc euexerat, ne
minus alte eum deiceret quam patrem deiecerat; et post hunc tamen casum Sextus Pom-
peius non tantum dolot, sed etiam bello suffecit. (Pol XV, 1)

Que direi dos dois Lucilios cuja concordia foi quebrada pela morte? Que direi dos Pompeus,
a0s quais uma cruel sorte ndo permitiu pelo menos que eles sucumbissem juntos numa mes-
ma ruina? Sexto Pompeu sobreviveu primeiro & sua irméa, com cuja morte se desataram os
lagos da paz romana, que estava tdo bem unida, e este mesmo sobreviveu ao seu excelente
irméo, a quem a sorte atrebatou, para que néo o fizesse cair de um pinaculo menos alto do
Que caira seu pai; e, todavia, depois dessas desgracas, Sexto Pompeu n&o s resistiu a dor,
mas também a guerra. (SENECA, 1992, p. 115-116)

Consideracées finais

O imaginario de Séneca, é evidente, alimenta-se de um constante antagonismo:
as alturas da ambicao se contrapdem as da sabedoria. Ao descrever as honras sociais,
“carrega na tinta", retratando-as como um sentimento de angustia, de contingéncia,
de inquietagao e de ameaca. Falando de sabedoria, revela-a como o resultado de um
esforcgo dirigido, ordenado e de seguranga confiante, em torno de um projeto determi-
nado. A ascensao espiritual coloca o individuo ao abrigo dos golpes da fortuna. Nessa
caminhada, o proprio individuo é responsavel por sua progressao, mesmo que ajuda-
do por forgas exteriores, freqiientemente personificadas (a filosofia, a virtude, a sapien-
tia), mas nao inerentes a sua propria vontade e a sua determinagao. A grandeza do ho-
mem consiste, pois, em utilizar a razdo, a fim de que possa viver em harmonia com a
natureza, dominando as proprias paixoes, 0 que ¢ leva a exercer controle sobre o mun-
do exterior que 0 ameaca.

O estoicismo de Séneca elimina, portanto, qualquer submissio séria a forcas in-
controlaveis, ndo permitindo que o homem se mostre resignado diante de sua sorte.
Trata-se de um estoicismo que busca a ascensao fundada na sabedoria. Assim, a glo-
ria, o fausto, as honrarias € as riquezas s&o o contraponto, a negagéao da ascensio. Em-
bora nao sejam expressao do “mal”, aprisionam o homem chamado as alturas, a as-
censao, colocando-o no caminho da aparéncia, da materialidade, que o afastam de sua
verdadeira natureza.

160 Alfa, Sao Paulo, 47 (2): 153-161, 2003



RALI C. F de M. van. Seneca: the image of ascension. Alfa, Sao Paulo, v47,1n.2, p.163-161, 2003.

s ABSTRACT: In contrast to what is commonly associated with the idea of stoicism— “impassibility
towards pain and adversi ties” — this paper views Seneca 's gtoicism as active submission. This
position is supported by the observation of Seneca’s elements that reveal he reconizes human
nature as bound to the objective, material word. This is just the starting point of the ascension
towards achieving fulfillment of what leads man to wisdom and virtuousness. Seneca’s
enthusiasm for values of man makes him admit virtuousness as man 's exclusive endowment.
It is virtuousness that leads manto wisdom, and makes his soulin vulnerable to the arbitrarinesses
of fortune. Magnus Vir Is, thus, protected by virtuousness and wisdom, both considered synonyms
for ascension. Accordingly, the human spirit should not neglect the verticality of moral values,
since vertical valuation is safe, essential and of unquestionable supremacy.

s KEYWORDS: Ascension, virtuousness, wisdom, Seneca.

Referéncias bibliograficas

ARMISEN-MARCHETTL M. Sapientiae facies. étude sur les images de Séneque. Paris: Les Belles
Lettres, 1989.

CAMPOS, J. Helmantica: Xix centenario de la muerte de Seneca, Salamanca, v.16, n.50/51, p. 291-
317, Mayo-Diciembre: 1965.

FERREIRA, A. B. de H. Novo dicionario da lingua portuguesa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira,
1986.

SANCHEZ, M. A.F. M. El ideal del sabio en Seneca. Cordoba: Publicaciones dkl Monte de Pie-
dad y Caja de Ahorros de Cordoba, 1984.

SENECA. Cartas consolatorias. Tradugao de Cleonice F. M. van Raij; apresentagao Joaquim Bra-
sil Fontes. Campinas: Pontes, 1992.

SENEQUE. Dialogues consolations. Texte établi et traduit par René Waltz. Paris: Les Belles Lettres,
1950. T IiL

7 AMBRANO, M. El pensamiento vivo de Seneca. Madrid: Ediciones Catedra, 1992.

Alfa, Sdo Paulo, 47 (2): 153-161, 2003 161



