
555Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

MARACATU DE BAQUE VIRADO 
NO NORTE GLOBAL: TRÂNSITOS, 

LEGITIMAÇÕES E SUBJETIVIDADES1

MARACATU DE BAQUE VIRADO IN 
THE GLOBAL NORTH: TRANSITS, 

LEGITIMATIONS AND SUBJECTIVITIES

MARACATU DE BAQUE VIRADO EN 
EL NORTE GLOBAL: TRÁNSITOS, 

LEGITIMACIONES Y SUBJETIVIDADES 

Luciana Ferreira Moura MENDONÇA*

RESUMO: O presente artigo analisa a globalização das músicas tradicionais 
brasileiras por meio do estudo do caso dos maracatus de baque virado no norte 
global, sobretudo na Europa. Analisam-se os processos mais gerais que colaboram 
para a internacionalização dos maracatus, bem como os sentidos que a cultura 
popular tradicional brasileira adquire no exterior. O estudo baseia-se em pesquisa 
bibliográfica e uma entrevista em profundidade com o criador/diretor de um 
maracatu em Berlin, o percussionista Fabiano Lima. Com o intuito de conferir 
maior concretude à análise, dar-se-á destaque às conexões entre os maracatus de 
Pernambuco e dois grupos percussivos na Europa: o Baque Forte (Berlim), criado 
e dirigido por Fabiano Lima; e o Baque de Axé (Londres), filiado à Nação do 
Maracatu Porto Rico, de Recife. Conclui-se que as redes entre maracatus locais 
e internacionais envolvem processos de globalização que atuam em vários níveis.

PALAVRAS-CHAVE: Maracatu de Baque Virado. Globalização da Cultura. 
Legitimação. “Novas” Subjetividades.

*	 Doutora em Ciências Sociais. Professora do Departamento de Sociologia e do Programa de Pós-
Graduação em Música da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). ORCID: https://orcid.org/0000-
0002-5489-1932. E-mail: luciana.moura@ufpe.br.
1	 O presente artigo é uma versão modificada e ampliada de capítulo a ser publicado no livro Cambridge 
Companion Book on Brazilian Music, organizado por Rogério Budasz e Tiago de Oliveira Pinto, em 
preparação.

Esta obra está licenciada com uma Licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.

https://doi.org/10.52780/res.v30i2.20093



556 Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Luciana Ferreira Moura Mendonça

ABSTRACT: This article examines the globalization of traditional Brazilian 
music by studying the case of maracatus de baque virado in the global north, 
especially in Europe. It analyses the more general processes that contribute to 
the internationalization of maracatus, as well as the meanings that traditional 
Brazilian popular culture acquires abroad. The study is based on bibliographical 
research and an in-depth interview with the creator/director of a maracatu in Berlin, 
percussionist Fabiano Lima. In order to make the analysis more concrete, emphasis 
will be placed on analyzing the connections between maracatus from Pernambuco 
and two percussive groups in Europe: Baque Forte (Berlin), created and directed 
by Fabiano Lima; and Baque de Axé (London), affiliated to the Nação do Maracatu 
Porto Rico, from Recife. The conclusion is that the networks between local and 
international maracatus involve several levels of globalization processes.

KEYWORDS: Maracatu de Baque Virado. Globalization of Culture. Legitimation. 
“New” Subjectivities.

RESUMEN: Este artículo analiza la globalización de la música tradicional 
brasileña estudiando el caso del maracatu de baque virado en el norte global, 
especialmente en Europa. Analiza los procesos más generales que contribuyen a 
la internacionalización del maracatus, así como los significados que la cultura 
popular tradicional brasileña adquiere en el extranjero. El estudio se basa en una 
investigación bibliográfica y en una entrevista en profundidad con el creador/
director de un maracatu en Berlín, el percusionista Fabiano Lima. Para hacer 
más concreto el análisis, se hará énfasis en el análisis de las conexiones entre 
los maracatus de Pernambuco y dos grupos percusivos de Europa: Baque Forte 
(Berlín), creado y dirigido por Fabiano Lima; y Baque de Axé (Londres), afiliado 
a la Nação do Maracatu Porto Rico de Recife. La conclusión es que las redes entre 
maracatus locales e internacionales implican procesos de globalización que operan 
en varios niveles.

PALABRAS CLAVE: Maracatu de Baque Virado. Globalización de la Cultura. 
Legitimación. «Nuevas» Subjetividades.

Levantando questões

A globalização, como já afirmava Diana Crane (2002, p. 1) há mais de 
duas décadas, “tornou-se um tema imensamente popular entre os cientistas 
sociais a despeito do fato de ser pobremente definido e difícil de ser pesquisado 
sistematicamente”2. A afirmação continua válida, mesmo após décadas de pesquisa. 

2	 Todas as traduções são minhas.



557Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Maracatu de baque virado no Norte Global: trânsitos, legitimações e subjetividades

O argumento de Crane é reiterado por Abdal (2022), que, no entanto, procede a uma 
“depuração” sociológica e histórica do conceito de globalização. Sabe-se que a 
noção de globalização ganha uma imensa proliferação a partir dos anos 1990, tanto 
no senso comum como nas ciências sociais. Sendo assim, Abdal (2022) considera 
necessária não só uma separação em relação ao senso comum, como uma contex-
tualização espaço-temporal e uma abordagem processual dos fenômenos abarcados 
sob o conceito. Como sintetiza o autor, a partir dos três eixos de refinamento do 
conceito, a globalização pode ser considerada:

(i) enquanto feixe heterogêneo e mais ou menos convergente, mais ou menos 
divergente, de dinâmicas globais transfronteiriças, multiescalares e multidimen-
sionais, cotidianamente produzidas, reproduzidas e reguladas por um conjunto 
de atores, dentre os quais o Estado desempenha papel central; (ii) situada na 
crise do regime de acumulação fordista-keynesiano (ou do capitalismo orga-
nizado) a partir dos processos de dispersão global da produção, reestruturação 
produtiva e emergência da política locacional; e (iii) situada no médio prazo 
do capitalismo histórico, mais precisamente na fase de expansão financeira 
do CSA [Ciclo Sistêmico de Acumulação] estadunidense e pelos movimentos 
de reunificação do mercado mundial que lhe foram correspondentes (Abdal, 
2022, p. 14).

Quanto aos impactos desses processos sobre a cultura em geral e a música 
em particular, é importante levar em conta tanto a atuação específica dos Estados 
nacionais e dos órgãos supranacionais, como aqueles que “transcendem os grupos, 
classes sociais e nações” (Ortiz, 1994, p. 7)3. Entre os processos mais relevantes 
para o tema em questão destacam-se: a efetivação de políticas de valorização das 
culturas tradicionais em âmbito nacional e transnacional; a ampliação dos estudos 
acadêmicos e o crescente interesse pelas músicas tradicionais; as mudanças nas 
subjetividades, resultando em novas articulações entre música e identidade e na 
ampliação de práticas musicais ancoradas na vivência comunitária, distinguindo-se 
do consumo massificado. 

A internacionalização e posterior globalização da música popular brasileira 
passou por várias etapas, que acompanharam os fluxos da colonização, das relações 
diplomáticas e econômicas, do mercado cultural, das migrações, e do interesse aca-
dêmico pela cultura e, mais especificamente, pela música brasileira. Especialmente 
após o estabelecimento da indústria fonográfica, ao longo do século XX, diversos 

3	 Ortiz adota o conceito de mundialização ao invés de globalização, por motivos explanados na obra, 
cujo debate extrapola o âmbito deste artigo. No entanto, refere-se ao mesmo conjunto de fenômenos 
empíricos aqui tratados.



558 Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Luciana Ferreira Moura Mendonça

gêneros musicais4 produzidos no Brasil se internacionalizaram e sofreram influências 
do contato com músicas estrangeiras, como o maxixe, o choro, o samba, a bossa 
nova, a lambada, a axé music e, mais recentemente, o pop e o funk5. Até aqui, 
mencionaram-se gêneros intrinsecamente ligados à música comercial, urbana, produ-
zida por artistas individuais ou bandas e, portanto, autoral e voltada para o mercado. 

Mas, o que se pode dizer da globalização de uma “música brasileira popular 
tradicional”? Grosso modo, fala-se de gêneros localizados, produzidos em comu-
nidades, com seus próprios mestres e processos de transmissão oral, ligados a 
expressões que incluem a música, a dança, a representação, a poesia, a oralidade, o 
rito e a festa. Entre elas, incluem-se o jongo, a ciranda, a congada, o samba de roda, 
os afoxés e blocos afro, o maracatu, entre outras inúmeras expressões. Notem-se dois 
elementos. Primeiro, a diferença fundamental entre as músicas populares comerciais 
e as populares tradicionais (e seus respectivos gêneros) pode ser claramente definida 
por possuírem diferentes formas de transmissão e diferentes instâncias de legitima-
ção e consagração (Bourdieu, 1992). Segundo, todas as expressões mencionadas 
são de origem afro-brasileira ou têm forte influência das culturas afro-diaspóricas. 

Em diversas partes do globo, principalmente na Europa, na América do Norte 
e Japão – não coincidentemente, nos países de capitalismo mais desenvolvido do 
norte global –, verifica-se um crescente interesse pelas culturas tradicionais, com 
destaque para as manifestações brasileiras, intensificando-se a partir das últimas 
décadas do século XX. As musicalidades tradicionais começaram a se espalhar pelo 
mundo a partir de viagens de grupos folclóricos, do estabelecimento de centros de 
culto das religiões de matriz afro-brasileira (umbanda e candomblé) e da internacio-
nalização da capoeira (necessariamente acompanhada por sua própria música), para, 
posteriormente, assistir-se ao estabelecimento de grupos percussivos (Carvalho, 
2007; Koslinski, 2018). Estes grupos são normalmente coordenados por agentes 
brasileiros ou autóctones com domínio das expressões musicais e das culturas afro-
-brasileiras de maneira geral. Mais notadamente, a partir dos últimos anos do século 
XX e, sobretudo, a partir do início do terceiro milênio, começaram a proliferar 
grupos de batucada, centrados no aprendizado coletivo e em vivência de alguns 
“ritmos” brasileiros, como o samba, o samba reggae e o maracatu. 

O estabelecimento de grupos locais de música popular tradicional no exterior 
foi resultado de um conjunto de fenômenos conexos: o aumento dos fluxos migra-
tórios de cidadãos brasileiros para o norte global a partir dos anos 1980; a criação 

4	 A noção de gênero musical é uma categoria mediadora da produção e do consumo musical e delimita 
as características rítmicas, melódico-harmônicas e estilísticas de composições musicais (Jannotti; Sá, 
2019).
5	 A maioria dos consumidores de música tem algum conhecimento, nem que seja intuitivo, sobre os 
gêneros musicais. No entanto, para maior esclarecimento do/a leitor/a, entre as inúmeras publicações 
sobre os gêneros musicais no Brasil, recomenda-se a consulta à Enciclopédia Itaú Cultural, disponível 
em https://enciclopedia.itaucultural.org.br/. Acesso em 20 mai. 2025.



559Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Maracatu de baque virado no Norte Global: trânsitos, legitimações e subjetividades

e circulação de formas híbridas de música popular gravada, misturando pop, rock e 
outros gêneros da música globalizada com gêneros tradicionais; a valorização das 
culturas tradicionais pelas classes médias urbanas, tanto no Brasil como no exterior; 
e as políticas de patrimônio imaterial. Na impossibilidade de dar conta do vasto 
conjunto de expressões musicais tidas como tradicionais, proponho aqui analisar 
um caso particular: o dos grupos de maracatu de baque virado, que serão descritos 
em detalhe ao longo do artigo e cuja internacionalização se intensificou a partir dos 
anos 2000. 

A proliferação de grupos percussivos de maracatu de baque virado no norte 
global deve-se a iniciativas de agentes que, ou já possuíam ligação com as nações de 
maracatu originárias da Região Metropolitana do Recife (Pernambuco), ou tinham 
experiência como percussionistas e foram buscar qualificação específica realizando 
processos de aprendizado junto aos maracatuzeiros, tanto nos países do norte glo-
bal quanto visitando as suas comunidades de origem no Brasil. Adicionalmente, o 
estabelecimento dos grupos em diversos países também é tributário dos esforços de 
internacionalização por parte de alguns mestres, ou seja, alguns dos detentores da 
tradição dos maracatus buscam valorização simbólica e material no exterior. 

Os grupos percussivos de maracatu de baque virado estão espalhados por 
muitos países da Europa Ocidental e por outras regiões do globo, como nos Estados 
Unidos, Austrália e Japão. Ao pesquisar os processos de globalização, é importante 
rastrear as redes que conectam o local e o global, que, como há muito analisou 
Robertson (1995), não se constituem como polos opostos. Ao pensar de maneira 
mais matizada a relação global/local, também somos convidados a incorporar os 
legados da sociologia contemporânea quanto a romper com as dicotomias entre indi-
víduo e sociedade, subjetividade e objetividade (Elias, 1994). Considerando esses 
aspectos, na parte final, dar-se-á destaque à análise das conexões entre os maracatus 
de Pernambuco e dois grupos percussivos na Europa: o Baque Forte, de Berlin; 
e o Baque de Axé, de Londres. Este último é filiado à Nação do Maracatu Porto 
Rico, de Recife, cujo mestre, Jailson Chacon Viana, exerce um papel fundamental 
na internacionalização do maracatu de baque virado para várias partes do mundo. 

Para maior clareza da análise, antes de explorar algumas das redes de relações 
formadas pelos grupos de maracatu de baque virado, é importante explicitar que se 
trata de uma música e uma cultura produzidas em comunidades pobres, das periferias 
da Região Metropolitana do Recife, compostas por uma maioria de pessoas negras 
(pretas e pardas, segundo as categorias do IBGE6), que reivindicam a herança de 
uma tradição marcada pela escravidão e pela diáspora africana. Como se transfor-

6	 A exemplo do Censo Demográfico 2010, como em todas as demais estatísticas populacionais 
produzidas pelo IBGE, aparecem as categorias “preta” e “parda”. Ver Censo 2010. Disponível em 
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-demografico-2010.html?edicao= 
10503&t=destaques, consultado em 26 mai. 2025



560 Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Luciana Ferreira Moura Mendonça

mou a visão dessa cultura dentro e fora do Brasil? O que acontece quando essa 
cultura é vivenciada ou apropriada por pessoas brancas, europeias, de classe média 
e escolarizadas7? Tendo em vista estas questões, penso ser importante, antes de 
partirmos para a descrição e análise do universo dos maracatus, traçar linhas gerais 
do debate intelectual e das transformações das noções de “popular” e “tradicional” 
nos contextos europeu e brasileiro, bem como os seus impactos para as formas como 
vivem e são vistos os maracatus.

O popular, o tradicional e o maracatu de baque virado

Em termos gerais, sabe-se que a noção de “popular” tem distintas acepções 
em diferentes épocas e países. Não se pretende aqui explorar as origens do termo, 
nem repisar um debate já bastante consolidado, mas, sim, os usos e múltiplos signi-
ficados aplicados à cultura e, sobretudo, à música e o seu impacto na classificação e 
valoração das expressões da tradição popular na Europa e no Brasil. Em Keywords: 
a vocabulary of culture and society, Raymond Williams (1985) explora, em algumas 
palavras-chave (cultura, folclore e popular), o campo semântico recoberto por essa 
noção, do qual serão postos em relevo alguns traços fundamentais.

Ao longo do século XX, as categorias de “folclore” e “popular” foram objeto 
de diversas críticas, assim como suas aplicações práticas se transformaram. Gostaria 
de dar particular destaque aos questionamentos levantados no âmbito dos Estudos 
Culturais Britânicos, entremeando-os com elementos da trajetória brasileira dessas 
noções, porque, ao enfatizarem a interrelação entre cultura e poder, eles nos ajudam 
a refletir sobre as questões que ainda pesam sobre as expressões culturais aqui em 
análise. Junto com Hall (1981), penso as expressões tradicionais como terreno de 
transformações e lutas pela hegemonia em um contexto de profundas assimetrias 
de poder, que envolvem setores da população pobres, subalternizados e, em sua 
maioria, negros. Também temos de levar em conta a crítica contemporânea aos 
“clássicos” dos Estudos Culturais, justamente pela necessidade de ter em conta 
o aprofundamento das mudanças trazidas pelas tecnologias da informação, pelo 
capitalismo tardio e pelo neoliberalismo (Harsin e Hayward, 2013).

Das definições de Williams (1985), podemos extrair vários elementos impor-
tantes que se referem à polissemia do “popular” e que ainda ecoam quando o termo 
é invocado. Certamente, aqui se está privilegiando a cultura popular como aquilo 
que é feito pelas assim chamadas classes populares e/ou pelas comunidades étnicas 
de um país. Em primeiro lugar, destaca-se a questão da heteronomia da cultura 

7	 Os dados sobre a origem de classe e escolarização das e dos participantes dos maracatus de baque 
virado encontram-se nos trabalhos etnográficos sobre esses grupos, como os de Carvalho (2007) e 
Koslinski (2018). A informação coincidente foi partilhada na entrevista concedida por Fabiano Lima.



561Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Maracatu de baque virado no Norte Global: trânsitos, legitimações e subjetividades

popular, normalmente definida por outros, ou melhor, pelos agentes hegemônicos 
de uma sociedade, aqueles que detém o capital econômico e cultural, sobretudo 
aqueles capazes de definir uma história/interpretação intelectualmente legitimada e 
as políticas culturais. 

No Brasil, como em diversos países, os debates sobre música popular estão 
muitas vezes implicados na própria discussão da identidade nacional, com a busca 
das verdadeiras raízes da cultura. Pelo menos até os anos 1940, o termo música 
popular esteve associado às expressões rurais e tradicionais e aos estudos de folclore 
(Vilhena, 1997), com especial destaque para Mário de Andrade, que, entre diversas 
expressões populares, estudou os maracatus (Andrade, 1982). E aqui emerge o 
segundo ponto: a noção de folclore remete a uma determinada concepção acerca das 
culturas pré-modernas, não letradas, que tende a vê-las como “puras” e “estáticas”. 
Dentro dessa concepção, a mudança e o contato intercultural seriam interpretados 
como fatores disruptivos e destruidores da “autenticidade”, ao invés de se conside-
rar que a mudança faz parte de todos os processos culturais. Nessa perspectiva, a 
tradição é vista como imutável, atávica, o que, como se verá, impacta diretamente 
as interpretações sobre os maracatus de baque virado.

Como afirmam Ulhôa, De Marchi e Borges (2024, p. 3) quando se fala de 
música folclórica, a “compreensão da expressão ‘música popular’ no Brasil é similar 
ao que em francês, italiano e alemão é conhecido, respectivamente, como musique 
populaire, musica popolare, ou populäre Musik, e está associado com as classes 
trabalhadoras ou com cultura de folk”. De acordo com Sandroni (2004, p. 23), “a 
expressão francesa musique folklorique está carregada de conotações pejorativas 
que, no caso brasileiro, se existem, não são tão fortes”. Na França, a música popular 
gravada pode ser categorizada como musique de variétés, termo com conotações 
negativas associadas a uma música “menor”, ou como chanson française, expressão 
que denota maior prestígio cultural, talvez mais aproximada do acrônimo brasileiro 
MPB.

Ainda que tidas como “menores” quanto ao valor estético e simbólico em 
relação à cultura “erudita” – um terceiro aspecto ressaltado por Williams (1985) –, 
a importância das expressões populares tradicionais revela-se na dinamização 
da cultura brasileira – incluindo a geração de renda e aumento da atratividade 
turística –, e tem impacto específico no debate sobre a música. A relação com as 
culturas populares (especialmente as da região nordeste) sempre foi central para a 
definição do que seria uma música genuína, portadora das marcas da nacionalidade 
(Napolitano; Wasserman, 2000; Sandroni, 2004; Wisnik, 1997; entre outros). Para 
resumir uma longa trajetória em que se construíram representações legítimas de 
autenticidade e identidade, pode-se dizer que, ao longo do século XX, passamos por 
um processo de transformação de uma visão mais centrada no rural e no folclórico, 
para uma visão que procurou singularizar a originalidade das expressões urbanas. 



562 Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Luciana Ferreira Moura Mendonça

De todo modo, a herança da diáspora africana foi erigida como um manancial de 
autenticidade e está presente também na música popular gravada. A região nordeste, 
sobretudo os estados da Bahia e Pernambuco como grandes receptores de escra-
vizados africanos em função da economia da cana de açúcar no período colonial, 
tornaram-se simbolicamente centrais. 

As análises dos folcloristas e outros estudiosos sobre o maracatu de baque 
virado, sobretudo na primeira metade do século XX, encontram-se marcadas pela 
busca de suas origens, pela compreensão da tradição como “sobrevivência” de um 
conjunto de práticas perpetuadas inconscientemente, em continuidade com as festas 
de coroação dos reis e rainhas do Congo no Brasil colonial. No entanto, de acordo 
com Lima (2019), o impacto desses estudos sobre a prática é restritivo da diversi-
dade de experiências e constitui uma espécie perversa de “invenção das tradições”:

O que se pode afirmar a partir de uma breve análise dos discursos dos mara-
catuzeiros da atualidade, é que suas tradições são constantemente atualizadas 
por seus mantenedores, e que a busca pela origem de determinadas práticas ou 
costumes, longe de esclarecer, constituiu artifícios que levaram à construção de 
uma homogeneização daquilo que é diverso, múltiplo ou que simplesmente não 
existiu como foi descrito (Lima, 2019, p. 259-260).

Chama a atenção o fato de que enquanto, mesmo em parte da bibliografia 
recente, há a reprodução do discurso de uma linearidade histórica entre as coroações 
de reis e rainhas do Congo e os atuais maracatus de baque virado, por parte dos gru-
pos tradicionais de maracatu, há uma compreensão de que a tradição é um manancial 
de sonoridades, imagens e valores passíveis de constante rearranjo, reelaboração 
e ressignificação. A tradição é viva, feita de permanências e transformações. Essa 
compreensão êmica vai ao encontro da concepção dos Estudos Culturais Britânicos 
sobre o popular, bem como se relaciona com certos desenvolvimentos em relação 
às práticas culturais nas décadas de 1990 e 2000.

Um dos impulsos à cultura popular tradicional veio da dinamização pro-
movida pela eclosão de uma nova cena musical no Recife: o manguebeat. Como 
analisei em trabalhos anteriores (Mendonça, 2002; 2008; 2019; 2020), manguebeat 
ou cena mangue surgiu de uma movimentação informal, de grupos de amigos que 
passaram a promover festas e shows na Região Metropolitana do Recife. A metáfora 
do mangue – um ecossistema fértil e diverso – serviu para abrigar uma diversidade 
de gêneros musicais e de estilos híbridos, misturando o rock, o rap e outros gêneros 
da música globalizada com a cultura popular tradicional do estado de Pernambuco. 

Como se sabe, a figura de maior destaque da cena foi Chico Science 
(Francisco de Assis França, 1966-1997), que fundou a banda Nação Zumbi, a partir 
da junção de guitarra e baixo elétricos com as alfaias (tambores do maracatu de 



563Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Maracatu de baque virado no Norte Global: trânsitos, legitimações e subjetividades

baque virado). Do ponto de vista sonoro, a banda produziu múltiplas misturas, desde 
a transposição dos ritmos do funk e do rap para os tambores de maracatu até coco de 
roda, ciranda e outros gêneros em combinações inusitadas. Chico Science & Nação 
Zumbi abalaram o panorama da música popular brasileira em âmbito nacional e 
alcançaram algum sucesso internacional no mercado de world music. O primeiro 
álbum da banda, Da lama ao caos, produzido pelo selo Chaos/Sony Music, vendeu 
20 mil cópias em três meses de seu lançamento em 1994 e figurou entre os melhores 
álbuns daquele ano nas listas dos críticos musicais (Dávila, 1994). Também ocupou a 
23a. posição na World Music Charts Europe em 1995, um sucesso bastante relativo 
e modesto, se compararmos com as cifras do pop internacional.

Entretanto, Chico Science & Nação Zumbi, assim como outros artistas e 
bandas da cena mangue, contribuíram para a valorização das tradições musicais 
locais, tanto ao divulgarem-nas em suas composições híbridas, como por colocarem 
no palco os mestres da cultura popular. Os músicos do manguebeat sempre tiveram 
orgulho de levar os mestres para o palco, projetando-os nos festivais locais, como o 
RecBeat e o Abril Pró Rock, e em diversos circuitos internacionais, e nunca se viram 
como substitutos ou representantes desses artistas. Além disso, não reproduzem e, 
sim, recriam a cultura popular tradicional em suas composições e interpretações. 
Enquanto de um ponto de vista crítico à indústria cultural, poder-se-ia considerar que 
o processo de valorização das expressões tradicionais populares pelo manguebeat 
representou exclusivamente uma projeção no mercado, para esses músicos e mestres 
representou o reconhecimento pelas atividades desenvolvidas ao longo de uma vida, 
não somente por projetarem seu trabalho comercialmente, mas pela atenção que 
artistas da cena e, no rastro deles, as gerações mais jovens, inclusive das classes 
médias mais escolarizadas de outros lugares no Brasil e no mundo, passaram a 
dedicar-lhes (Mendonça, 2019; 2020). 

Convém lembrar que não é consensual a posição segundo a qual o manguebe-
at teria contribuído para o aumento da visibilidade e do reconhecimento do valor dos 
maracatus de baque virado. Lima (2012) critica a ideia de que a cena mangue e, antes 
dela, o Maracatu Nação Pernambuco – grupo percussivo e de bailado parafolclórico 
inspirado no maracatu de baque virado, fundado em 1989 – teriam tido esse papel. 
Ao contrário, o autor valoriza a força interna dos maracatus tradicionais, atribuindo 
a suas próprias táticas e estratégias a sua perpetuação e irradiação para outros setores 
sociais. Em relação a isso, importante também lembrar como, nos embates pela 
legitimação e valorização de expressões culturais produzidas pelas comunidades 
pobres e, em sua maioria, negras, a força e originalidade de suas criações musicais 
são frequentemente minimizadas. Exemplo disso é o papel fundamental do Bloco 
Afro Lamento Negro e do Centro de Educação e Cultura Daruê Malungo na criação 
das batidas que depois foram utilizadas por Chico Science & Nacao Zumbi. Os dois 
coletivos mencionados localizam-se em bairros periféricos da Região Metropolitana 



564 Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Luciana Ferreira Moura Mendonça

de Recife e seu papel é pouco referido ou valorizado na bibliografia sobre o assunto 
(Lemos, 2024).

Mesmo considerando a resistência e resiliência dos maracatuzeiros, é inegável 
um outro fator fundamental para a valorização das expressões culturais tradicionais 
em geral: a criação das políticas de patrimônio imaterial em âmbitos mundial e 
nacional. Fruto de décadas de debates, as políticas de patrimônio imaterial come-
çaram ser implementadas em âmbito global a partir de 2001 com a instituição das 
Proclamações das Obras-Primas do Patrimônio Oral e Imaterial da Humanidade pela 
UNESCO (United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization), que 
ocorreram em 2001, 2003 e 2005, e visavam registrar e salvaguardar patrimônios 
culturais imateriais em risco de desaparecimento. A Convenção para a Salvaguarda 
do Patrimônio Cultural Imaterial, promulgada em 2003 e posta em vigor em 2006, 
aboliu a noção de “risco de desaparecimento” como critério para a inscrição de 
patrimônios imateriais em sua lista (UNESCO, 2006). Até o momento de finalizar 
a escrita deste artigo, são oito os bens culturais brasileiros reconhecidos como 
patrimônio imaterial da humanidade8, incluindo o Samba de roda do Recôncavo 
Baiano (2004), a Roda de Capoeira (2014) e o Frevo (2012), expressão musical e 
coreográfica importantíssima para a cultura de Pernambuco.

O Brasil antecedeu a UNESCO na institucionalização da política de patri-
mônio cultural imaterial. Em 2000, foi criada uma metodologia para o registo dos 
bens imateriais, o Inventário Nacional de Referências Culturais (IPHAN, 2000), 
e foram instituídos pelo órgão de proteção do patrimônio cultural brasileiros, o 
IPHAN (Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional), o Registo de Bens 
Culturais de Natureza Imaterial e o Programa Nacional de Património Imaterial. 
O primeiro registo de um bem cultural imaterial aconteceu em 2002: o Ofício 
das Paneleiras de Goiabeiras (Vitória, Espírito Santo). De lá para cá, mais de cin-
quenta bens culturais imateriais foram registrados e mais de trinta encontram-se 
em processo de registro9. O maracatu de baque virado, também conhecido como 
maracatu nação, foi reconhecido como patrimônio imaterial em 2014. Desde 2021, 
os mestres detentores da forma de expressão, representados por duas instituições – a 
Associação dos Maracatus Nação de Pernambuco (Amanpe) e a Associação dos 
Maracatus de Olinda (AMO) – reivindicam a candidatura do maracatu nação à Lista 
Representativa do Patrimônio Cultural Imaterial da Humanidade da UNESCO, cuja 
indicação foi aprovado pelo Conselho Consultivo do IPHAN em setembro de 2024 
(IPHAN, 2024).

8	 Somam-se aos três bens culturais imateriais citados no texto, outros cinco: a Arte Kusiwa – Pintura 
Corporal e Arte Gráfica Wajãpi, o Círio de Nossa Senhora de Nazaré, o Complexo Cultural do Bumba 
meu boi do Maranhão, Ritual Yaokwa do Povo Índigena Enawene Nawe e o Museu vivo do Fandango.
9	 Site oficial do IPHAN – http://portal.iphan.gov.br/. Acesso em 02 dez. 2024.



565Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Maracatu de baque virado no Norte Global: trânsitos, legitimações e subjetividades

As políticas e os conceitos associados ao patrimônio imaterial vêm agregar 
mais uma camada de significados e práticas ao universo das culturas populares ou 
étnicas. Como explicita Oliveira Pinto (2018, p. 99), “patrimônio é a base da iden-
tidade na medida em que patrimônio é, ao mesmo tempo, herdado e continuamente 
construído”. Nesse bojo, a música é um dos principais patrimônios vivos, fazendo 
parte da maioria das expressões reconhecidas como patrimônio imaterial. Além 
disso, os bens culturais de natureza imaterial deixam de estar a serviço da construção 
de uma ideia unificada de nação (como foi o samba na primeira metade do século 
XX) e são valorizadas em suas especificidades, contribuindo para o reconhecimento 
da diversidade cultural como valor (Abreu; Mendonça, 2012). O registro de uma 
expressão cultural como patrimônio imaterial também é fruto de uma parceria entre 
os detentores da expressão, pesquisadores acadêmicos e agentes do Estado; institui 
um saber reconhecido, que se espalha translocalmente, e um conjunto de proce-
dimentos de salvaguarda, que, muitas vezes, incluem os processos de “migração 
interna” e internacionalização como meio de viabilização material da perpetuação 
de determinadas expressões. É o que acontece com o maracatu de baque virado, 
como veremos a seguir.

Maracatus em Recife e no mundo 

Os maracatus estão entre as mais importantes manifestações culturais de 
Pernambuco, com papel fundamental na definição da identidade do estado, e têm 
sido dignificados pelos processos de patrimonialização e valorizados pela incorpo-
ração de alguns de seus elementos na música popular gravada. Aparecem de forma 
bastante constante no espaço público, principalmente durante o Carnaval no Recife. 
Existem dois tipos de maracatu: o maracatu de baque virado, também conhecido 
como maracatu nação, a que temos aludido desde o início; e o maracatu rural, tam-
bém chamado de maracatu de baque solto ou maracatu de orquestra, pela presença de 
instrumentos de sopro, como clarinete, saxofone e trombone. O maracatu de baque 
virado é tido como mais africanizado e suas práticas estão também relacionadas aos 
cultos afro-brasileiros (candomblé, umbanda e jurema). O maracatu de baque solto 
ou rural vem da Zona da Mata pernambucana e exibe influências afro-indígena, tanto 
na música como nas personagens que se apresentam. Dito de outro modo, o maracatu 
de baque virado é tido como “antigo, tradicional, urbano, negro, religioso˜; e o 
maracatu de baque solto como “recente, sincrético, rural, mestiço, mágico-religioso” 
(Garrabé, 2011).

A palavra “maracatu”, associada a expressões musicais e carnavalescas 
diversas, começa a aparecer na segunda metade do século XIX. Guillen (2007) 
aponta para a polissemia do termo na primeira metade do século XX, que aplicava-se 



566 Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Luciana Ferreira Moura Mendonça

inclusive a grupos carnavalescos compostos por pessoas brancas e que convidavam 
batuqueiros negros para acompanhá-las. No livro Maracatus do Recife, publicado 
originalmente em 1955, o maestro César Guerra-Peixe (1980) – um dos principais 
estudiosos dos maracatus, que viveu e pesquisou em Recife entre 1949 e 1952 – 
estabeleceu o termo como associado aos grupos negros e à diferenciação entre os 
dois tipos de maracatu10 com base em sua localização geográfica e especificidades 
etnomusicológicas11.

Cabe um apontamento sobre o porquê de os grupos tradicionais de maracatu 
de baque virado serem chamados de maracatu nação. O debate sobre os sentidos da 
nação é extenso, mas, de modo geral, “nação” aqui não se refere ao conceito político, 
nem às etnias de origem dos escravizados, nem às nações de candomblé (no caso 
de Pernambuco, majoritariamente nagô), mas, sim, à própria diferenciação entre as 
comunidades de prática dos maracatus tradicionais (Lima, 2012, 2014). A despeito 
da ligação intrínseca e cada vez mais forte entre os maracatus e as religiões de matriz 
afro-brasileira nos últimos anos, processo concomitante à sua patrimonialização 
e transformação em espetáculo, os maracatuzeiros podem pertencer a diferentes 
linhagens religiosas (Koslinski; Guillen, 2019).

Os maracatus nação tradicionais apresentam-se com um grupo de batuqueiros 
e um cortejo real, composto por rei, rainha, príncipes, princesas, figuras da nobreza, 
vassalos, porta-estandarte, baianas e damas do paço, entre outros personagens. As 
damas do paço carregam calungas – bonecas de madeira ricamente vestidas, que 
representam espíritos ancestrais ou orixás – e abrem o desfile, ao lado do porta-
-estandarte. Somente no concurso oficial das agremiações durante o Carnaval os 
maracatus desfilam com o cortejo completo (Crook, 2009; Iphan, 2012; Koslinski; 
Guillen, 2019; Lima, 2012). De acordo com Koslinski e Guillen (2019),

além de se apresentarem no seu formato tradicional de cortejo, também passaram 
a se apresentar no formato de arrasto, que seria um desfile da percussão sem 
a corte, e também em performances de palco, privilegiando-se uma vez mais 
o batuque, que se tornou o principal “produto” (...) (Kosliski e Guillen, 2019, 
p. 158).

Os instrumentos utilizados pelos percussionistas dos maracatus são alfaia 
(tambor típico do maracatu), caixa de guerra, tarol, gonguê, mineiro e, por vezes, 

10	De acordo com Guillen (2007, p. 250), o impacto das ideias de Guerra-Peixe “só se tornaria perceptível 
após a publicação do livro de Katarina Real, Folclore do carnaval do Recife, na década de 1960, e que 
consagrou as denominações de maracatu-nação e maracatu de orquestra, ou rural”.
11	 Uma análise dos aspectos sócio-musicais dos maracatus encontra-se nos artigos de Oliveira Pinto 
(1994 e 1996), bem como nos trabalhos do historiador Ivaldo Marciano de França Lima (2012; 2019), 
no Inventário Nacional de Referências Culturais do Maracatu Nação (IPHAN, 2012) e em Crook (2009). 



567Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Maracatu de baque virado no Norte Global: trânsitos, legitimações e subjetividades

agbê e atabaque. O uso de agbês e atabaques é uma inovação recente (IPHAN, 
2012). 

Importante diferenciar os maracatus nação tradicionais dos inúmeros grupos 
percussivos que surgiram, principalmente a partir da década de 1990 em diversas 
cidades brasileiras e no exterior (Carvalho, 2007; Koslinski, 2018). Os grupos 
percussivos de maracatu de baque virado são mais comumente constituídos apenas 
por batuqueiros, mas podem também apresentar algumas personagens do cortejo. 
O que diferencia os grupos tradicionais é a sua vinculação com a religião e com 
uma tradição tida como herdada de tempos imemoriais. A proliferação de grupos 
de maracatu não é isenta de conflitos, que incluem a disputa pela “autenticidade” 
entre os grupos tradicionais e os novos. Essa disputa envolve não só reconheci-
mento simbólico, mas também acesso a recursos financeiros, por meio de projetos, 
workshops, acolhimento de visitantes e apresentações (Guillen; Lima, 2018; Lima, 
2014). Concebidos como grupos percussivos e, às vezes, incorporando elementos 
do cortejo, os maracatus de baque virado no exterior surgem e florescem, por um 
lado, nesse contexto de disputas por legitimidade simbólica e busca de oportunidades 
econômicas e, por outro, busca de significado e sentimento de comunidade. 

O primeiro maracatu tradicional a se internacionalizar foi a Nação do 
Maracatu Porto Rico, fundada em 1916. Sob o impacto da ação dos movimen-
tos negros pela valorização das expressões culturais de matriz africana desde o 
final dos anos 1970, os maracatus se reorganizaram e ganharam nova força. Em 
1989, o Porto Rico foi escolhido para representar a cultura do Recife em viagem 
à Europa. Apresentou-se nas cidades de Bonn, Berlim, Hanover, Unna e Munster, 
na Alemanha, bem como em Bruxelas, na Bélgica, e em Barcelona, na Espanha12.

Um agente chave da internacionalização da Nação do Maracatu Porto Rico 
é José Chacon Viana, diretor de batuque desde 1987 e mestre desde 2000. Filho da 
Rainha da Nação do Maracatu Porto Rico, dona Elda Viana, é babalorixá, músico, 
compositor e produtor cultural. Desde meados dos anos 2000, mestre Chacon 
realiza oficinas de maracatu em diversos países da Europa e no Japão, para onde 
viaja quase todos os anos (Ricarte, 2024). Esta ação acabou por gerar uma série de 
grupos estrangeiros filiados à Nação Porto Rico. Em sua página oficial, além de 
grupos em vários estados brasileiros, são mencionados como maracatus afiliados o 
Baque de Axé e o Baque de Ogun, na Inglaterra, o Grupo de Maracatu Baqueba e a 
Confederação Japonesa de Maracatu, no Japão.

Em cada país, verificam-se diferentes tempos e influências de acordo com os 
fluxos migratórios e de circulação de mestres, grupos e artistas. Na França, onde os 
primeiros grupos surgiram nos anos 2000, o Nação Pernambuco, ao qual já se aludiu 

12	Página oficial da Nação do Maracatu Porto Rico – https://nacaoportorico.maracatu.org.br/ Acesso em 
02 dez. 2024.



568 Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Luciana Ferreira Moura Mendonça

anteriormente, foi o maior divulgador do maracatu e continua a inspirar muitos 
maracatus parisienses. Com exceção de um, 

todos os líderes dos demais grupos parisienses de maracatu integraram em algum 
momento o Nação Pernambuco. Nos anos 2010, porém, a importância do Nação 
Pernambuco diminuiu na França, já que vários grupos parisienses passaram a 
aprender diretamente com os maracatus-nação pernambucanos, em especial o 
Estrela Brilhante, o Porto Rico, o Leão Coroado e o Almirante do Forte (Chamone; 
Carvalho; Sandroni, 2022). 

O aprendizado por meio do contato direto com os mestres dos maracatus, 
como aponta toda a bibliografia sobre o assunto, é um fenômeno que engloba todos 
os países, tanto por meio de viagens dos mestres à Europa e outras regiões do globo, 
quanto por meio de viagens dos batuqueiros estrangeiros para conviver com as 
nações no Recife e participar das apresentações, principalmente no Carnaval. 

Voltando aos grupos ligados à Nação do Maracatu Porto Rico, Baque de Axé 
é o nome atual do grupo fundado pelo percussionista inglês Sam Alexander, em 
2002, Maracatu Estrela do Norte. Koslinski (2018) relata a trajetória de Alexander, 
desde adolescente envolvido com música e apaixonado por percussão brasileira, 
com a qual tomou contato inicialmente a partir da participação na London School of 
Samba. Em busca de aprimorar seu conhecimento sobre o samba, no início dos anos 
1990, passou algum tempo no Rio de Janeiro e, de lá, decidiu ir para Olinda, onde 
ocorreu seu primeiro contato com o maracatu. À época, parecia bastante estranho 
para uma pessoa branca e de classe média participar de um maracatu tradicional; 
então, foi tocando também no Maracatu Nação Pernambuco que Alexander começou 
o seu aprendizado. Casou-se com uma bailarina do Nação Pernambuco e, de volta à 
Inglaterra, começou a incorporar o maracatu nas aulas que ministrava de percussão 
brasileira.

Ainda de acordo com Koslinski (2018, p. 201), no início, as formas de 
expressão do Estrela do Norte, “eram uma mescla do estilo do Maracatu Nação 
Pernambuco junto com alguns arranjos autorais de Sam, assim como alguns padrões 
dos grupos tradicionais Leão Coroado e Estrela Brilhante”. O grupo apresenta-se 
em diversos espaços públicos e também no Carnaval de Notting Hill. Alternando 
períodos de maior e menor atividade, como destaca a página oficial do Baque de 
Axé, é a partir de uma estadia de seis meses de Sam Alexander em Recife, junto à 
comunidade da Nação do Maracatu Porto Rico, que ocorre a mudança de nome e a 
afiliação do grupo a esta nação tradicional. Esse momento marca uma tendência de 
busca de autenticidade dentro da tradição do maracatu de baque virado.

Como outros grupos de maracatu estabelecidos no exterior (Carvalho, 2007; 
Chamone, 2013; Fernandes, 2017), Koslinski (2018) aponta para a organização do 



569Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Maracatu de baque virado no Norte Global: trânsitos, legitimações e subjetividades

Baque de Axé em torno de oficinas de percussão, em que os participantes pagam e 
têm acesso tanto aos instrumentos quanto ao aprendizado dos ritmos, sem necessitar 
de conhecimento prévio. O grupo possui orientação fortemente comunitária, privi-
legiando a proximidade, a oralidade e o convívio. Quanto à composição do grupo, 
a maioria dos participantes é de nacionalidade inglesa ou de outras nacionalidades 
europeias, contando com uma pequena participação de imigrantes brasileiros. 
Também em comum com outros grupos, existe um empenho em viajar a Pernambuco 
para vivenciar o maracatu em seu ambiente original.

Muitas das características acima descritas foram relatadas em relação ao 
Baque Forte Berlin por seu fundador e coordenador Fabiano Lima, em entrevista a 
mim concedida em 28 de novembro de 2024. A trajetória de Fabiano é peculiar, pois, 
antes de emigrar para Berlim, em 2004, passou boa parte de sua infância e juventude 
em Recife e estava imerso nos contextos de prática das culturas afro-brasileiras. É 
Ogan do candomblé e participou ativamente dos maracatus, tendo se formado como 
percussionista dentro da tradição oral. Suas experiências pedagógicas no Brasil, 
ministrando oficinas e trabalhando em projetos sociais, facilitaram o desenvolvi-
mento do ensino de percussão na Alemanha. A partir do crescente interesse de suas 
alunas e alunos, terminou por fundar o Baque Forte, em 2006. Desde a pandemia 
da COVID-19, o grupo se encontra em pausa, mas provavelmente será reativado 
em 2025.

O Baque Forte costumava apresentar-se em público apenas uma vez por ano, 
durante o Carnaval das Culturas, que ocorre em Berlim todos os anos, na primavera. 
O grupo também é composto por uma maioria de pessoas brancas, europeias e de 
classe média. De acordo com Fabiano, 80% são mulheres. A presença alemã é forte, 
mas também de pessoas de países do leste europeu, que, segundo o percussionista e 
coordenador do grupo, compreendem mais profundamente as questões da ancestrali-
dade e da espiritualidade presentes nos maracatus e na força dos próprios tambores. 
Em sua opinião, por envolver uma rítmica muito peculiar e desafiadora dos padrões 
musicais ocidentais, o maracatu promove uma verdadeira “descolonização musical”.

Uma das preocupações de Fabiano é com proporcionar algum tipo de 
retorno para os maracatus do Recife. Relata que levou cerca de oito mestres 
de diferentes nações para ministrar oficinas na Europa com o intuito não só de 
proporcionar uma experiência mais completa com os ritmos do maracatu, mas 
também de que as e os participantes do Baque Forte pudessem ter contato com 
os mestres e seu universo sociocultural. Considera a parte musical importante, 
mas, sobretudo, que as pessoas conheçam a luta para manter os maracatus vivos 
dentro das condições de vulnerabilidade social em que se encontram mestres e 
maracatuzeiros no Brasil.

Fabiano Lima também incentiva as e os participantes do Baque Forte a via-
jarem para Recife para estabelecerem um contato direto com os maracatus nação. 



570 Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Luciana Ferreira Moura Mendonça

Possui ligações mais próximas com o Cambinda Africano, o Estrela Brilhante de 
Igarassu e o Leão Coroado, fundado em 1863 e que, depois da morte do mestre 
Afonso, tem como maestra a sua neta, Karen Aguiar. Sendo assim, o Leão Coroado 
se constitui num ambiente privilegiado para a participação das alunas de Fabiano: 
representa uma tradição de longa duração consolidada e um ambiente com alta 
receptividade para mulheres, fato recente no meio dos maracatus.

Seria interessante retomar aqui a reflexão de Bauman (2003) acerca de dois 
tipos de comunitarismo presentes no cenário atual, relacionados às realizações 
desiguais das promessas da modernidade quanto à objetivação dos direitos indi-
viduais. A “comunidade estética” procura conciliar os princípios da liberdade com 
o poder de vinculação dos indivíduos. Está fortemente ligada à constituição dos 
estilos de vida e ao entretenimento. Por evitarem compromissos de longo prazo 
entre os indivíduos participantes, as “comunidades estéticas” estão em sintonia com 
o descaso em relação à diferença social, cultivado pela “nova elite global”. A adesão 
às “comunidades estéticas” é uma prerrogativa dos indivíduos de fato, que podem 
escolher o seu próprio destino. 

Já as “comunidades éticas” baseiam-se em vínculos mais sólidos e implicam 
o estabelecimento de compromissos a longo prazo, direitos inalienáveis e obri-
gações inexoráveis. O seu lado positivo é a garantia do amparo coletivo diante 
desse mundo de indiferença e risco. A construção deste tipo de “comunidade” é a 
única opção aberta aos indivíduos de jure, para os quais as promessas de liberda-
de da modernidade nunca se realizaram. Certamente, isso se aplica às nações de 
maracatu pernambucanas, que, ao serem erigidas como referências fundamentais 
para os grupos de maracatu europeus, podem emprestar a eles também o caráter de 
“comunidades éticas”.

Considerações finais 

Tendo em conta os diversos fatores implicados na internacionalização dos 
maracatus e a forma como se constituem os grupos na Europa, observa-se o entre-
cruzamento de várias camadas de processo de globalização, que vão da diáspora 
africana até os recentes processos de migração. Esses processos não estão isentos 
de contradições e colocam lado a lado, práticas comunitárias e lógicas de mercado, 
sobretudo os do turismo e da música popular gravada. Evidenciam-se diversos 
interesses que transformam o popular em campo de lutas. Ao mesmo tempo em 
que os maracatus de baque virado passam por um processo de espetacularização 
e canibalização (Carvalho, 2010), seu reconhecimento como patrimônio imaterial 
confere-lhes valor simbólico e novas oportunidades econômicas. Do lado das e dos 
participantes dos maracatus no exterior, constroem-se novas possibilidades de sub-



571Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Maracatu de baque virado no Norte Global: trânsitos, legitimações e subjetividades

jetivação, marcadas pela vivência comunitária e divergentes do hiperindividualismo 
reinante nas sociedades de capitalismo avançado.

REFERÊNCIAS:

ABDAL, Alexandre. Por uma reconstrução sociológica da categoria “globalização”: 
depuração conceitual, contextualização e abordagem processual de longo prazo. Revista 
Brasileira de Ciências Sociais, n. 109, v. 37, p. 1-22, 2022.

ABREU, Paula; MENDONÇA, Luciana F. M. Processos de patrimonialização do fado e 
do samba. In: FORTUNA, Carlos; PROENÇA LEITE, Rogério (orgs.). Diálogos urbanos: 
territórios, culturas e patrimónios. Coimbra: Almedina/CES, 2012, p. 291-317.

ANDRADE, Mário. Danças Dramáticas do Brasil, v. 2. 2. ed. Belo Horizonte: Itatiaia, 
1982.

BAUMAN, Zygmunt. Comunidade: a busca por segurança no mundo atual. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 2003.

BOURDIEU, Pierre. O mercado de bens simbólicos. In: A economia das trocas simbólicas. 
São Paulo: Perspectiva, 1992, p. 99-181.

CARVALHO, Ernesto I. Diálogo de negros, monólogo de brancos: Transformações e 
apropriações musicais do maracatu de baque virado. Orientador: Carlos Sandroni. 2007. 
145f. Dissertação (Mestrado em Antropologia). Centro de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Federal de Pernambuco, 2007.

CARVALHO, José J. Espetacularização e canibalização das culturas populares na América 
Latina. Revista Anthropológicas, Recife, n. 1, v. 21, p. 39-76, 2010.

CASCUDO, Luís C. Dicionário do folclore brasileiro. 6. ed. Belo Horizonte: Itatiaia; São 
Paulo: Edusp, 1998.

CHAMONE, Emília. Tensões e disputas em torno da legitimidade e da tradicionalidade 
do maracatu de baque virado em Paris. Anais do VI ENABET. João Pessoa: ABET, 2013. 
Disponível em: https://www.academia.edu/44432187/Tens%C3%B5es_e_disputas_em_
torno_da_legitimidade_e_da_tradicionalidade_do_maracatu_de_baque_virado_em_Paris. 
Acesso em: 12 out. 2024.

CHAMONE, Emília; CARVALHO, Frederico L.; SANDRONI, Carlos. Maracatus 
transatlânticos. Maio de 2022. Disponível em: https://www.transatlantic-cultures.org/pt/
catalog/921d955e-bfb8-4d9e-b6a5-bcecb7f135a0. Acesso em: 24 nov. 2024.



572 Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Luciana Ferreira Moura Mendonça

CRANE, Diana. Culture and globalization. Theoretical models and emerging trends. In: 
CRANE, Diana; KAWASHIMA, Nobuco; KAWASAKI, Ken’ichi. (ed.). Global culture. 
Media, arts, policy and globalization. New York: Routledge, 2002, p. 1-25.

CROOK, Larry. Focus: music from Northeastern Brazil. 2 ed. New York, London: Routledge, 
2009.

DÁVILA, Sérgio. Caranguejos com cérebro. Revista da Folha, São Paulo, 31 jul. 1994.

ELIAS, Norbert. Os seres humanos como indivíduos e como sociedade, e suas auto-imagens 
inspiradas no desejo e no medo. In: A sociedade dos indivíduos. Rio de Janeiro: Zahar, 
1995, p. 53-66.

FERNANDES, Ana Paula A. Cosmopolitisme musical. Dynamiques plurielles dans les 
groupes de batucada en France. Cahiers d’ethnomusicologie, v. 30, p. 155-173, 2017.

GARRABÉ, Laure. Negra ou popular? Esthétique et musicalités des maracatus de 
Pernambuco. Volume! La revue des musiques populaires, n. 8, v. 1, p. 105-129, 2011.

GUERRA-PEIXE, César. Maracatus do Recife, São Paulo, Rio de Janeiro: Irmãos Vitale 
Editora, 1980.

GUILLEN, Isabel C. M. Guerra Peixe e os maracatus no Recife: trânsitos entre gêneros 
musicais (1930-1950). ArtCultura, v. 9, n. 14, p. 235-251, 2008.

GUILLEN, Isabel C. M.; LIMA, Ivaldo M. de F. Entre a cultura do espetáculo e a identidade 
negra: os maracatus-nação do Recife na contemporaneidade. In: ABREU, Marta et al. (org.) 
Cultura Negra, v. 1: festas, carnavais e patrimônios negros. Niterói: Eduff, 2018, p. 395-424.

HALL, Stuart. Notas sobre a desconstrução do ‘popular’. In: SOVIK, Liv (org.). 
Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, Brasília: 
Representação da UNESCO no Brasil, 2003a, p. 247-264.

HALL, Stuart. Que ‘negro’ é esse na cultura negra?. In: SOVIK, Liv (org.). Da diáspora: 
identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, Brasília: Representação da 
UNESCO no Brasil, 2003b, p. 335-349.

HARSIN, Jayson; HAYWARD, Mark. Stuart Hall’s “Deconstructing the Popular”: 
Reconsiderations 30 Years Later. Communication, Culture and Critique, v. 6, n. 2, p. 201-
207, jun. 2013.

IPHAN. Inventário Nacional de Referências Culturais: manual de aplicação. Brasília: 
IPHAN, 2000. Disponível em: http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/Manual_
do_INRC.pdf. Acesso em: 28 nov. 2024.



573Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Maracatu de baque virado no Norte Global: trânsitos, legitimações e subjetividades

IPHAN. Inventário Nacional de Referências Culturais do Maracatu Nação. Brasília: IPHAN. 
Disponível em: http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/DOSSIE_MARACATU_
NA%C3%87%C3%83O.pdf. Acesso em: 28 nov. 2024.

IBGE. Censo Demográfico 2010. Brasília: IBGE, 2010. Disponível em https://www.
ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-demografico-2010.html?edicao= 
10503&t=destaques, consultado em 26 mai. 2025

IPHAN (2024). Conselho Consultivo aprova apresentação da candidatura do Maracatu Nação a 
Patrimônio da Humanidade. Brasília: IPHAN. Disponível em: https://www.gov.br/iphan/pt-br/ 
assuntos/noticias/conselho-consultivo-aprova-apresentacao-da-candidatura-do-maracatu-
nacao-a-patrimonio-da-humanidade. Acesso em: 02 dez. 2024.

ITAÚ CULTURAL. Enciclopédia Itaú Cultural. São Paulo: Itaú Cultural, 2001-2025 
Disponível em: https://enciclopedia.itaucultural.org.br/. Acesso em 20 mai. 2025.

JANOTTI, Jeder; SÁ, Simone Pereira de. Revisitando a noção de gênero musical em tempos 
de cultura musical digital. Galáxia, São Paulo, n. 41, p. 128–139, maio 2019.

KOSLINSKI, Anna Beatriz Z. Maracatus-nação y Mercado Cultural: usos de la cultura 
pernambucana en escala global. Orientador: Néstor Garcia Canclini. 2018. 356f. Tese 
(Doutorado em Ciências Antropológicas) Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad 
Iztapalapa, División de Ciencias Sociales y Humanas, Cidade do México, 2018.

KOSLINSKI, Anna Beatriz Z.; GUILLEN, Isabel C. M. Maracatus-nação e a 
espetacularização do sagrado. Religião e Sociedade, n. 39, v. 1, p. 147-169, 2019.

LEMOS, Renato L. Escavando as memórias negras aterradas sob a lama da Manguetown. 
Revista Música, n. 24, v.1, p. 179-212, 2024.

LIMA, Ivaldo M. de F. Maracatus do Recife: novas considerações sob o olhar dos tempos. 
Recife: Edições Bagaço, 2012.

LIMA, Ivaldo M. de F. As nações de maracatu e os grupos percussivos: as fronteiras 
identitárias. Afro-ásia, n. 49, p. 71–104, 2014.

LIMA, Ivaldo M. de F. As “origens” dos Maracatus-Nação do Recife: uma história linear e 
sem transformações?. Revista Tempo e Argumento, v. 11, n. 27, p. 255–282, 2019.

MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a dádiva. Forma e razão da troca nas sociedades arcaicas. In: 
Sociologia e antropologia. São Paulo: Cossac Naify, 2003, p. 183-314.

MENDONÇA, Luciana F. M. (2002). The local and the global in popular music: the Brazilian 
music industry, local culture, and public policies. In: CRANE, Diana; KAWASHIMA, 
Nobuco; KAWASAKI, Ken’ichi. (ed.). Global culture. Media, arts, policy and globalization. 
New York: Routledge, 2002, p. 105-117.



574 Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Luciana Ferreira Moura Mendonça

MENDONÇA, Luciana F. M. Culturas populares e identificações emergentes: reflexões a 
partir do manguebeat e de expressões musicais brasileiras contemporâneas. Revista Crítica 
de Ciências Sociais, n. 82, p. 85-109, 2008.

MENDONÇA, Luciana F. M. Legados do mangue: o manguebeat e as transformações nas 
hierarquias simbólicas. Música Popular em Revista, ano 6, n. 2, p. 72-94, jul-dez.2019.

MENDONÇA, Luciana F. M. Manguebeat: a cena, o Recife e o mundo. Curitiba: Appris, 
2020.

NAPOLITANO, M., WASSERMAN, M. C. Desde que o samba é samba: a questão das 
origens no debate historiográfico sobre a música popular brasileira. Revista Brasileira de 
História, v. 20, n. 39, p.167-189, 2000. 

OLIVEIRA PINTO, Tiago. The Pernambuco Carnival and its formal organizations: music 
and expression of hierarchies and power. Yearbook for traditional music. Berlin, n. 26, 
p. 20-38, 1994.

OLIVEIRA PINTO, Tiago. Musical difference, competition, and conflict: the maracatu 
groups in the Pernambuco Carnival, Brasil. Latin American Review. Austin, Texas 
University, vol. 17, n. 2, p. 97-119, outono/inverno 1996.

OLIVEIRA PINTO, Tiago. As cores do som: estruturas sonoras e concepção estética na 
música afro-brasileira. África. Revista do Centro de Estudos Africanos, n. 22-23, p. 87–109, 
2004. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/africa/article/view/74580/78183. Acesso 
em: 12 out. 2024.

OLIVEIRA PINTO, Tiago. Music as living heritage. An essay on intangible culture. Berlin: 
EMVAS, 2018.

ORTIZ, Renato. Mundialização e cultura. São Paulo: Brasiliense, 1994.

RICARTE, Ceça. Mestre e Babalorixá Chacon, da Nação do Maracatu Porto Rico, leva 
magia da cultura afro para o Japão. Fique Sabendo PE, 4 ago. 2024. Disponível em: https://
fiquesabendope.com/mestre-e-babalorixa-chacon-da-nacao-do-maracatu-porto-rico-leva-
magia-da-cultura-afro-para-o-japao/. Acesso em: 03 dez. 2024.

ROBERTSON Roland. Glocalization: time-space and homogeneity-heterogeneity. In: 
FEATHERSTONE, Mike; LASH, Scott; ROBERTSON, Roland (eds.). Global modernities. 
Londres, Sage, 1995, Publications, p. 25-44. 

SANDRONI, Carlos. Adeus à MPB. In: CAVALCANTI, Berenice; STARLING, Heloísa; 
EISENBERG, José (org.). Decantando a República: inventário histórico e político da 
canção popular moderna brasileira v. 1 Outras conversas sobre os jeitos da canção. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira; São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2004, p. 23-35.



575Estud. sociol.  Araraquara  v.30  n.2  p.555-575  jan.-jun. 2025

Maracatu de baque virado no Norte Global: trânsitos, legitimações e subjetividades

ULHÔA, Martha T., DE MARCHI, Leonardo; BORGES, Renato P. T. Popular music in 
Brazil. Cambridge: Cambridge University Press, 2024.

UNESCO. Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. 
Disponível em: https://ich.unesco.org/en/convention. Acesso em: 05 dez. 2024.

UNESCO. Masterpieces of oral and intangible heritage of humanity. Paris: UNESCO, 
2006. Disponível em: https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000147344. Acesso em: 
05 dez. 2024.

VILHENA, L. R. Projeto e Missão. O Movimento Folclórico Brasileiro, 1947-1964. Rio 
de Janeiro: Funarte/Fundação Getúlio Vargas, 1997.

WILLIAMS, Raymond. Keywords: a vocabulary of culture and society. New York: Oxford 
University Press, 1985.

WISNIK, José Miguel. Música, problema intelectual e político. Entrevista a Ozeas Duarte 
e Paulo Baía. Teoria & Debate. São Paulo, n. 35. Disponível em: https://teoriaedebate.org.
br/1997/08/01/musica-problema-intelectual-e-politico/. Acesso em: 03 dez. 2024.

WEBSITES

AMANPE (Associação dos Maracatus Nação do Estado de Pernambuco – https://maracatu.org.br/

Baque de Axé – https://www.baquedeaxe.com/about

Baque Forte – http://www.baque-forte-berlin.de/Home.htm

IPHAN (site oficial) – http://portal.iphan.gov.br/

Maracatu Nacao Leão Coroado – https://salvaguardaleaocoroado.wordpress.com/sobre/

Nação do Maracatu Porto Rico – https://nacaoportorico.maracatu.org.br/

Unesco Intangible Heritage – https://ich.unesco.org/en/home


