
53Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

O FEMINISMO ECOLÓGICO DE VIRGINIA WOOLF: 
UM JARDIM TODO SEU PARA MRS DALLOWAY

Angela GUIDA*

Daniel Almeida MACHADO**

�� RESUMO: Pretende-se, com este artigo, abordar a obra Mrs Dalloway (1925), de 
Virginia Woolf, à luz da ecocrítica e do pensamento ecofeminista. Deste modo, mostrar-
se-á como esse texto clássico da renomada escritora inglesa promove um diálogo entre 
o mundo humano e o natural, distanciando-se de uma representação literária meramente 
antropocêntrica. Ademais, ao aproximar-se a poética woolfiana dos estudos que almejam 
problematizar a maneira como lidamos com o Planeta e as outras formas de vida, busca-
se pensar a possibilidade do prenúncio de um feminismo ecológico no referido texto, que 
é anterior aos estudos teóricos ecocríticos/ecofeministas e que, portanto, pode ser lido 
como um texto literário que já discutiria problemas que só viriam a lume décadas mais 
tarde. A fim de contemplar o recorte teórico, apoiar-se-á em pensadoras e pensadores da 
ecocrítica e do ecofeminismo, a exemplo de Plumwood (2003), Haraway (2021, 2023), 
Swanson (2012). Com isso, demonstrar-se-á a atualidade que Mrs Dalloway possui no 
centenário de sua publicação, ainda capaz de suscitar novas leituras e aprendizados, a 
exemplo do leitura ecológica que se pode fazer desse texto no século XXI.

�� PALAVRAS-CHAVE: Ecofeminismo. Ecocrítica. Literatura inglesa. Virginia Woolf. 
Mrs Dalloway. 

Os homens não devem derrubar as árvores
Virginia Woolf (2025, p. 32)

Amor à terra
Laranja na mesa.

Bendita a árvore que te
pariu.

Clarice Lispector (1999, p. 128)

*	 UFMS - Universidade Federal de Mato Grosso do Sul. Faculdade de Artes, Letras e Comunicação - 
Departamento de Letras. Campo Grande - MS - Brasil. 79070-700 - angelaguida.ufms@gmail.com
**	 Bolsista CAPES. Doutorando em Estudos de Linguagens. UFMS - Universidade Federal de Mato 
Grosso do Sul. Faculdade de Artes, Letras e Comunicação - Programa de Pós-Graduação em Estudos 
de Linguagens. Campo Grande - MS - Brasil. 79070-700 - danimachx22@gmail.com

https://doi.org/10.58943/irl.v1i61.20160



54 Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

Angela Guida e Daniel Almeida Machado

Levai-me aonde quiserdes!
— aprendi com as primaveras

a deixar-me cortar e a voltar sempre inteira.

Cecília Meireles. (1945, p. 105).

Introdução

É provável até que a pessoa não tenha lido o romance Mrs Dalloway, mas 
decerto já ouviu, repetiu e compartilhou a icônica frase – “A Sra. Dalloway disse 
que ela mesma iria comprar as flores” (Woolf, 2025, p. 11). O romance que completa 
seu centenário neste ano e sua autora dispensam apresentações. Quando o assunto 
é alteridade feminina, não se pode prescindir do diálogo com Virginia Woolf. Até 
mesmo um dos ícones do pensamento feminista, Simone de Beauvoir, foi leitora 
confessa de Mme Woolf, como expõe em suas memórias: “Além dos livros que 
li com Sartre [...] todos os livros de Virginia Woolf” (Beauvoir, 2017, p. 58). Isso 
posto, vamos abrir caminho para uma abordagem mais fresca que tem sido feita 
da poética de Virginia Woolf. Falamos do pensamento ecológico. Na verdade, não 
é tão recente assim, pois há pelo menos quinze anos o mundo natural na obra da 
escritora britânica desperta a atenção de pesquisadores interessados nessa temática, 
sobretudo, nos países de língua inglesa, como Estados Unidos. O frescor fica 
por conta das abordagens realizadas no Brasil que, até o momento desta escrita, 
revelam-se incipientes. Ainda são tímidas as pesquisas que exploram esse lado na 
obra de Woolf, apesar de o mundo natural sempre ter estado presente. Era só uma 
questão de tempo até abrirmos nossos olhos para esse lado de sua poética. 

Desde 1991, acontece anualmente a conferência sobre a obra de Virginia 
Woolf com temas variados. Em 2010, em Georgetown, Estados Unidos, aconteceu 
a 20ª Conferência e o tema selecionado para o evento de então foi Virginia Woolf 
and The natural world. Os trabalhos apresentados no congresso deram origem a 
uma publicação, em 2011, que contemplou abordagens ligadas ao pensamento 
ecológico presente na obra da escritora britânica – Virginia Woolf and The natural 
world, organizada por Kristin Czarnecki e Carrie Rohman. Ao que parece, essa 
teria sido uma das primeiras publicações a contemplar o viés ecológico-ambiental 
na obra de Woolf, portanto, tornou-se uma referência nos estudos dessa natureza. 
São trinta e um capítulos que exploram diversas nuances dentro do pensamento 
ecológico na obra de Virginia Woolf, que passam por questões ligadas ao clima e ao 
ecofeminismo. Em 2023, a conferência anual novamente se voltou para a questão 
ambiental na obra de Woolf e o tema da 32ª Conferência, que aconteceu na Flórida, 
foi Virginia Woolf and Ecologies

Woolf nasceu na segunda metade do século XIX e iniciou suas publicações no 
raiar do século XX, portanto, uma época em que questões ligadas ao ecossistema, 



55Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

O feminismo ecológico de Virginia Woolf: Um jardim todo seu para Mrs Dalloway

meio ambiente não recebiam a atenção que recebem na atualidade e, ainda assim, a 
escritora britânica antecipa muitas discussões que só agora ganham força, como, por 
exemplo a ideia de coexistência defendida por Timothy Morton em O pensamento 
ecológico “A ecologia abarca todas as maneiras pelas quais imaginamos como 
vivermos juntos. A ecologia é profundamente ligada à coexistência. Existência 
é sempre coexistência” (Morton, 2023, p.16) ou de multiespécie, defendida por 
Donna Haraway em Ficar com o problema: fazer parentes no chthluceno. “O que 
deve ser cortado e o que deve ser amarrado para que o florescimento multiespécie, 
incluindo seres humanos e alteridades não humanas em parentesco, possa ter 
alguma chance na Terra?” (Haraway, 2023, p. 11) São muitos os momentos pela 
obra de Woolf em que se é possível vislumbrar essa noção de coexistência:

Assim dando à Natureza, e assim dela recebendo, era como se a Natureza e 
Dorothy, à medida que aqueles dias de ascese e de desafios passavam, tivessem 
crescido juntas numa empatia perfeita  – empatia nem fria nem vegetal nem 
inumana, porque em seu cerne se abrasava outro amor, o dela por seu “amado”, 
seu irmão, que era de fato o coração e a inspiração de tudo. William e a Natureza 
e Dorothy não compunham um mesmo ser? Não formavam uma trindade, 
autônoma e independente, quer estivesse dentro ou fora de casa? (Woolf, 2014, 
p. 97, grifos nossos)

Para a pesquisadora Diane Swanson, uma das possibilidades de se ler a obra 
de Virginia Woolf à luz de reflexões teóricas que só vieram a lume em meados do 
século XX, como é o caso do ecofeminismo e da ecocrítica é pelos dispositivos 
protoecológicos. Essa seria uma das formas de se ajustar um possível problema de 
anacronismo.

Anachronism is one of the first problems to consider. The most we can argue 
for Woolf is proto-ecofeminism. “Ecology” was available as a term by 1866, in 
the work of German biologist Ernst Haeckel. Thus it is roughly contemporary 
with the largely compatible evolutionary work of Charles Darwin, and was an 
evolving science in the modernist era. Ecology takes its name from the Greek 
word for “house,” suggesting an ordered, sustaining system in a sheltered space, 
but also domesticity which poses its own challenge for feminist analysis, and 
indeed for ecological science with its increased interest in ecological chaos. 
Proto-ecological narratives are decipherable in both Romantic and Victorian 
literature, not to mention the work of ancient Greeks themselves1. (Swanson, 
2012, p. 8)

1	 O anacronismo é um dos primeiros problemas a considerar. O máximo que podemos argumentar 
a favor de Woolf é o proto-ecofeminismo. O termo “Ecologia” estava disponível em 1866, no 



56 Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

Angela Guida e Daniel Almeida Machado

Diane Swanson (2012) argumenta que a ecocrítica e o ecofeminismo, embora 
sejam abordagens novas na obra de Woolf, trata-se de procedimentos teóricos e 
metodológicos de leitura que se constituem como campos férteis de pesquisa na 
escrita da autora de Três Guinéus. No caso da ecocrítica, os elementos ligados ao 
ecossistema não aparecem apenas em seu uso estético, como um mero adorno, mas 
induzem a reflexões importantes, uma vez que deslocam o olhar do centrado mundo 
humano para as periferias do não humano. “Mas com a natureza ele aprendera 
também a estar contente, não de um modo impensado ou egoísta, nem por certo 
com resignação, e sim com uma confiança saudável na sabedoria da própria 
natureza” (Woolf, 2014, p. 33). Lá estão elas (as rosas); e é delas, das mais imóveis 
e serenas, das mais autossuficientes de todas as coisas, que os seres humanos 
fizeram companheiras” (Woolf, 2014, p. 60). “Os homens não devem derrubar as 
árvores” (Woolf, 2025, p. 32). 

Em vários momentos de sua obra, Woolf antecipa as discussões do 
ecofeminismo. Em Três guinéus, chega a elaborar uma associação direta entre 
o costume da caça e o preparo para a guerra com os meninos. Ainda crianças, 
esses meninos matam passarinhos e outros bichos e, quando adultos, vão para 
a guerra matar pessoas e expor suas próprias vidas à morte. Essa violência que 
associa gênero e mundo natural tem sido chamada de ecofeminismo, conforme 
argumenta um dos mais relevantes nomes do ecofeminismo, a indiana Vandana 
Shiva: “Pela noção de interconexão através da vida, a natureza e as mulheres são 
seres vivos e autônomos, não objetos inertes passivos, explorados e violados pelo 
poder masculino” (Shiva, 2020, p. 1). A relação de opressão e subjugação da 
mulher ao poder masculino encontra eco direto na opressão da natureza, porque 
“o  patriarcado capitalista considera que a natureza é matéria inerte e as mulheres 
seres passivos (Shiva, 2020, p. 1). Mulheres essas que, na perspectiva de Woolf, 
dificilmente direcionam os rifles na direção de outros viventes, sejam eles humanos 
ou não. Aliás, essa compreensão de Virginia Woolf disseminada por toda sua obra, 
mas melhor exemplificada em Três guinéus, inscreve sua produção na vertente 
essencialista do ecofeminismo, que evidencia um pacifismo inerente às mulheres, 
em detrimento do homem que, desde criança, na forma como brinca, persegue, 
caça, mata os animais já está, em certa medida, exercendo um preparo para a 
guerra. “Segundo esta tendência (ecofeminismo essencialista), a obsessão que os 

trabalho do biólogo alemão Ernst Haeckel. Portanto, é aproximadamente contemporâneo ao 
trabalho evolucionário amplamente compatível de Charles Darwin e foi uma ciência em evolução 
na era modernista. O nome Ecologia vem da palavra grega “casa”, sugerindo um sistema ordenado e 
sustentável em um espaço protegido, mas também domesticidade que representa seu próprio desafio 
para a análise feminista e, de fato, para a ciência ecológica com seu interesse crescente no caos 
ecológico. As narrativas protoecológicas são decifráveis ​​tanto na literatura da era romântica quanto 
na era vitoriana, sem mencionar o trabalho dos próprios gregos antigos.



57Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

O feminismo ecológico de Virginia Woolf: Um jardim todo seu para Mrs Dalloway

homens tem pelo poder levou – e ainda leva – o mundo a guerras catastróficas, ao 
envenenamento e a degradação do planeta.” (Torres, 2009, p. 164)

In Woolf’s work, young boys repeatedly encounter death or decay in nature 
and then later become the agents of death or violence themselves. Birds, crabs, 
and butterflies become their prey. If her consistent depiction of these actions 
qualifies them as “material rituals” then nature is the material reality—the 
staging ground—for violent subject formation2. (Schisler, 2012, p. 18) 
Raramente, no curso da história, um ser humano foi abatido pelo rifle de uma 
mulher; os pássaros e os animais foram e são, em sua grande maioria, mortos por 
vocês, não por nós; e é difícil julgar aquilo de que não fazemos parte. (Woolf, 
2019, p. 12)

Saberes ecofeministas

Não sem algum questionamento3, é na década de 70, pelas mãos da feminista 
francesa Françoise D’Eaubonne que o termo-conceito ecofeminismo teria vindo 
a lume. No livro O feminismo ou morte, D’Eaubonne entrevê uma conexão entre 
as relações nocivas do patriarcado não só na vida das mulheres, mas também com 
tentáculos que alcançam o meio ambiente. D’Eaubonne vislumbra um Planeta no 
gênero feminino, por acreditar que, a depender da sociedade masculina, O Planeta 
e, por conseguinte, a humanidade corre sérios riscos. “Planeta no gênero feminino 
tornar-se-ia outra vez verde para todos” (D’Eaubonne apud Braidotti, 1994, p. 
236). A luta feminista e a luta ecológica se encontram na luta pela libertação e 
pela vida. “O feminismo, ao libertar a mulher, liberta a humanidade inteira. É o 
que mais se assemelha ao universalismo. Encontra-se na base dos valores mais 
imediatos da Vida e é por aqui que coincidem a luta feminista e a luta ecologista” 
(D’Eaubonne apud Beltrán, 2019, p. 119). À D’Eaubonne coube nomear, mas a 
disseminação dos saberes ecofeministas se deve principalmente a três mulheres: 
Vandana Shiva (Ecofeminismo), Karen Warren (Ecofeminist Philosophy) e Val 
Plumwood (Feminism and the mastery nature)

2	 Na obra de Woolf, meninos jovens repetidamente encontram a morte ou a decadência na natureza 
e depois se tornam eles próprios agentes da morte ou da violência. Pássaros, caranguejos e borboletas 
se tornam suas presas. Se sua representação consistente dessas ações as qualifica como “rituais 
materiais”, então a natureza é a realidade material – o campo de preparação – para a formação de 
sujeitos violentos.
3	 Pedro Brum (2017) destaca que a controvérsia se dá porque há quem defenda a ideia de que o 
termo teria surgido naturalmente em diferentes contextos de ativismo internacional, ou seja, antes de 
D’Eaubonne fazer uso do termo, ele já pairava no ar.



58 Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

Angela Guida e Daniel Almeida Machado

Assim como há o questionamento com relação à autoria do termo ecofeminismo, 
também não são raros alguns dissensos no que tange a sua conceituação, em 
virtude das posições ligadas às próprias teorias feministas às quais as teóricas 
ecofeministas se encontram vinculadas. No campo teórico-conceitual, existem 
distintas perspectivas e/ou vertentes ecofeministas, sendo as de maior destaque: 
a essencialista, fortemente vinculada à identidade de gênero, e a construtivista, 
vinculada aos papéis sociais que são atribuídos às mulheres. Elisabeth Beltrán, 
a partir do estudo de Yayo Herrero (2013) destaca as seguintes perspectivas 
ecofeministas:

*Os ecofeminismos essencialistas que criticam a subordinação feminina e 
da natureza propõem reivindicar o ser mulher como alternativa para salvar o 
planeta;
*Os ecofeminismos do Sul, que criticam o patriarcado e o “mau 
desenvolvimento”, e consideram as mulheres como portadoras do respeito à 
vida; e os ecofeminismos construtivistas, que consideram que a relação; e 
*Os ecofeminismos construtivistas, que consideram que a relação das mulheres 
com a natureza obedece a uma construção social e está vinculada à divisão 
sexual do trabalho que sustenta as sociedades patriarcais capitalistas. (Beltrán, 
2019, p. 21)

No entanto, ainda que haja dissensos entre as diferentes abordagens e/ou 
perspectivas, um ponto parece ser comum: a convergência entre a opressão da 
mulher e a opressão da natureza pelo poder patriarcal e pelo capitalismo integrando 
um mesmo fenômeno. Para Karen Warren, não há como ignorar semelhante relação.

El feminismo ecológico es la tesis de que hay importantes conexiones  – 
históricas, experenciales, simbólicas y teóricas  – entre la dominación de las 
mujeres y la dominación de la naturaleza, cuia compreensión és crucial tanto 
para el feminismo como para la ética ambiental. Sostengo que la promessa y el 
poder del feminismo ecológico radica en el hecho de que proporciona un marco 
único tanto para concebir de una manera movedosa el feminismo, como para 
desarollar una ética ambiental que tome em serio las conexiones existentes la 
dominación de las mujeres y la dominación de la naturaleza. [...] Mi conclusión 
és que cualquier teoría feminista y cualquier ética ambiental que no considere 
seriamente la dominación doble y interconectada de las mujeres y de la naturaleza 
es incompleta en el mejor de los casos, en el peor, es simplesmente inadecuada4. 
(Warren, 2004, p. 233)

4	 O feminismo ecológico é a tese de que há ligações importantes  – históricas, experimentais, 
simbólicas e teóricas – entre a dominação das mulheres e a dominação da natureza, cuja compreensão 



59Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

O feminismo ecológico de Virginia Woolf: Um jardim todo seu para Mrs Dalloway

Val Plumwood e Vandana Shiva compartilham de posições semelhantes às de 
Warren. Na perspectiva de Plumwood, mulher e natureza são igualmente vítimas 
do pensamento dualista, que se estrutura em relações hierárquicas desde tempos 
remotos, ou seja, é a raiz do pensamento/filosofia ocidental. “In dualism, the more 
highly valued side (males, humans) is construed as alien to and of a different nature 
or order of being from the ‘lower’, inferiorised side (women, nature) and each is 
treated as lacking in qualities [...]”5. (Plumwood, 2003, p. 32) Um dualismo que 
necessita ser desconstruído, uma vez que ele sustenta uma relação antípoda entre 
humano e natureza e daí para os outros dualismos é apenas um pulo. É essa relação 
dualista e, por conseguinte, norteada pelo poder hierárquico, que legitima a ideia 
de que homens são superiores às mulheres e o ser humano é superior ao mundo 
natural. 

[...] For example, the postulate that all and only humans possess culture maps 
the culture/nature pair on to the human/nature pair; the postulate that the sphere 
of reason is masculine maps the reason/body pair on to the male/female pair; 
and the assumption that the sphere of the human coincides with that of intellect 
or mentality maps the mind/body pair on to the human/nature pair, and, via 
transitivity, the human/nature pair on to the male/female pair6. (Plumwood, 
2003, p. 45)

Trata-se de relações de poder e de dominação tão acentuadas, às quais 
motivam Vandana Shiva a estabelecer, por exemplo, conexões entre a violência 
sexual sofrida por mulheres e o estupro da Terra, sobretudo, na Índia. Para a ativista 
indiana, essas duas forças de dominação estão interligadas, tendo como opressores 
o sistema patriarcal e o sistema econômico capitalista.

é crucial tanto para o feminismo como para a ética ambiental. Defendo que a promessa e o poder do 
feminismo ecológico residem no facto de fornecer um quadro único tanto para conceber o feminismo 
de uma forma livre como para desenvolver uma ética ambiental que leva a sério as ligações entre 
a dominação das mulheres e a dominação da natureza. [...] Minha conclusão é que qualquer teoria 
feminista e qualquer ética ambiental que não considere seriamente a dominação dupla e interligada 
das mulheres e da natureza é, na melhor das hipóteses, incompleta e, na pior, seriamente inadequada. 
(Warren, 2004, p. 233)
5	 “No dualismo, o lado mais valorizado (homens, humanos) é construído como estranho e de uma 
natureza ou ordem de ser diferente do lado “inferior”, inferiorizado (mulheres, natureza) e cada um é 
tratado como carente de qualidades [...]”. (Plumwood, 2023, p. 32)
6	 [...] Por exemplo, o postulado de que todos e somente os humanos possuem cultura mapeia o 
par cultura/natureza para o par humano/natureza; o postulado de que a esfera da razão é masculina 
mapeia o par razão/corpo para o par masculino/feminino; e a suposição de que a esfera do humano 
coincide com a do intelecto ou mentalidade mapeia o par mente/corpo para o par humano/natureza e, 
via transitividade, o par humano/natureza para o par masculino/feminino. (Plumwood, 2003, p. 45)



60 Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

Angela Guida e Daniel Almeida Machado

Tenho enfatizado diversas vezes que o estupro da Terra e o estupro das 
mulheres estão intimamente ligados – tanto metafórica, na formação de visões 
de mundo, quanto materialmente, na formação do dia a dia das mulheres. A 
crescente vulnerabilidade econômica das mulheres as torna mais vulneráveis 
a todas as formas de violência, inclusive ao abuso sexual, como descobrimos 
durante uma série de audiências públicas sobre o impacto das reformas 
econômicas sobre as mulheres organizadas pela Comissão Nacional das 
Mulheres e a Fundação de Pesquisas para a Ciência, a Tecnologia e a Ecologia 
na Índia. (Shiva, 2021, p. 27)

A distintas vertentes ecofeministas, em maior ou menor grau de proximidade, 
guiam-se pela ética do cuidado e do valor à vida, não sem o brado de algumas 
vozes contestatórias, às quais acreditam que, sobretudo na vertente essencialista 
(aposta na relação entre mulher, maternidade e cuidado com o mundo natural), 
o valor à vida não é inteiramente abrangente, uma vez que não contemplam, por 
exemplo, as sexualidades queer. Nesse sentido, Greta Gaard advoga em favor de 
um ecofeminismo queer e argumenta que “[...] para ser verdadeiramente inclusiva, 
qualquer teoria ecofeminista deve levar em consideração as discussões da teoria 
queer; similarmente, a teoria queer deve considerar os achados do ecofeminismo”. 
(Gaard, 2011, p. 199). Talvez, mais que vozes contestatórias, sejam vozes outras 
que vislumbrem a necessidade de ecofeminismos com propostas de discussões 
com alcances cada vez maiores, até porque, mais do que uma teoria crítica, o 
ecofeminismo é um movimento de transformação de práticas cotidianas. Além do 
vínculo entre a opressão das mulheres e a exploração da natureza, como pontua 
Gaard, o ecofeminismo “baseia-se também no reconhecimento de que essas formas 
de dominação estão ligadas à exploração de classe, ao racismo, ao colonialismo e 
ao neocolonialismo” (Gaard, Murphy apud Soares, 2009, p. 3). Braidotti argumenta 
que “o feminismo não é um corpo canonizado de teorias, mas antes um amálgama 
de posições divergentes, por vezes, contraditórias” (1994, p. 97). O ecofeminismo 
pode ser pensado como uma via dentro do feminismo, portanto, não está imune 
a críticas, discussões, vozes dissonantes e contestatórias, quer em relação a uma 
identidade feminina protetora (mãe-natureza) ou a uma postura de espiritualidade 
(afinidades, na América Latina, com a Teologia da Libertação) ou a uma conduta 
interseccionalizada (gênero, raça, classe, natureza). Como alguma dessas vozes 
se fazem presentes na poética de Virginia Woolf e, de modo particular, em Mrs 
Dalloway, é o que passamos a discutir.

Mrs Dalloway e um jardim todo seu

Embora seja a frase inicial do romance, outrora citada por nós, de que Clarissa 
Dalloway iria comprar flores, talvez a mais conhecida do mesmo, é justamente na 



61Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

O feminismo ecológico de Virginia Woolf: Um jardim todo seu para Mrs Dalloway

mesma página que Virginia Woolf nos deixa uma pista para nos aprofundarmos na 
mente de sua protagonista: “[...] contemplando as flores, as árvores com a fumaça 
se desenrolando e as gralhas subindo, descendo; parada e olhando até que Peter 
Walsh disse: “Devaneando no meio das verduras?” (Woolf, 2025, p. 11). Neste 
desenrolar de um dia em que Clarissa maneja os exaustivos preparativos de uma 
festa que dará à noite, debruçando-se entre a compra de flores, convites a serem 
feitos, posicionamento das mesas dos convidados e o que será servido etc., em 
um belíssimo mês de Junho que “tinha alongado cada folha das árvores” (Woolf, 
2025, p. 15), somos confrontados com uma escritura que, no interior de sua própria 
virtualidade textual, transporta-nos não somente para o interior de uma mulher 
mas sobretudo para o seu entorno. Todavia, é menos a descrição de um cenário 
propriamente dito que aqui importa, a amada Londres de Virginia Woolf, e mais 
a vida dos seres que circundam a passagem das horas de um dia da protagonista 
e “o florescer do dia [...] do lado de fora do seu corpo e da sua mente” (Woolf, 
2025, p. 38). Lado outro composto de seres, no plural, na medida em que com a 
aproximação do mundo humano e não humano, e a celebração de um mundo natural 
por excelência, onde tudo que existe tem hora e vez, sem protagonismo exclusivo 
da humanidade, chega-se até mesmo a deslocar a centralidade de Clarissa na obra.

Conforme Mariana Cristina Marino e Emanuela Siqueira, em um dos poucos 
artigos em língua portuguesa que contemplam a ecocrítica e o ecofeminismo na 
obra de Virginia Woolf, há em Mrs Dalloway um “projeto woolfiano de criação 
de um ecossistema próprio” (Marino; Siqueira, 2022, p. 6), pois um dia na vida/
mente de Clarissa Dalloway passa a ser as horas de uma vida em torno de outras, 
de humanos em contato consigo e com o mundo, seja este vegetal, mineral ou 
animal, em suma, da constatação implacável de que “a vida era absolutamente 
absorvente” (Woolf, 2025, p. 16), a tudo e a todas/todos. Ao fazer isso, segundo 
Marino e Siqueira (2022, p. 6), “a autora borra as lentes da lógica antropocêntrica e 
genderizada de que quem flana pela cidade é o humano homem (cis/hetero/branco) 
e que seu olhar tem primazia sobre tudo”, como é possível perceber em diversos 
momentos do texto.

Mestra absoluta da linguagem, Virginia planta inúmeras metáforas e símiles no 
romance, estabelecendo comparações com os outros reinos que habitam o Planeta. 
A alma, por exemplo, é “uma floresta coberta de camadas e camadas de folhas” 
(Woolf, 2025, p. 20). Ao experimentar a vibração de sua própria existência, entre 
a família, a cozinheira e a máquina de escrever, Clarissa sente-se “abençoada e 
purificada” (Woolf, 2025, p. 36), refletindo que “momentos como este são botões da 
árvore da vida, flores do breu é o que são [...] como se alguma adorável rosa tivesse 
florescido só para os seus olhos” (Woolf, 2025, p. 36). Mas também há espaço para 
a mera descrição, como recurso que também nos aproxima desse mundo outro. 
Adotando um procedimento semelhante ao que já realizara anteriormente no conto 
“Kew Gardens” (1919), que se inicia com uma extensa apresentação de plantas, 



62 Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

Angela Guida e Daniel Almeida Machado

flores e do jardim, conduzindo a leitora ou leitor ao vivo reino vegetal, Virginia 
Woolf explora o espaço da floricultura Mulberry, situando-nos em um local que faz 
pulsar o coração de Clarissa, já que a mesma está perto de “suas irmãs, as plantas”, 
para lembrar do poema de Alberto Caeiro. É um momento de mergulho em cores, 
aromas e múltiplas espécies de flores, em que o detalhamento extensivo não se quer 
apenas ilustração, como se as flores fossem somente um adorno da obra ou da vida 
da Sra. Dalloway, mas a possibilidade de condução suave, sinestésica e corporal 
ao que seria a sensação de deslumbramento de Clarissa diante de suas “espécies 
companheiras” (Haraway, 2021):

Havia flores de todo tipo: delfínios, ervilhas-de-cheiro, molhos de lílas; e 
cravos, montes de cravos. Havia rosas; havia íris. Oh, sim… aspirava, assim, 
o doce aroma de terra de jardim enquanto conversava com a Srta. Pym [...] 
E depois, abrindo os olhos, que frescas pareciam as rosas, como roupas de 
linho pregueadas que acabaram de chegar da lavanderia em cestas de vime; e 
sombrios e soberbos os cravos rubros, mantendo suas corolas erguidas; e todas 
as ervilhas-de-cheiro espalhando-se em suas bandejas, tingidas de roxo, brancas 
como neve, pálidas - como se fosse tardezinha e moças em saias de musselina 
viessem colher ervilhas-de-cheiro e rosas depois que o magnífico dia de verão, 
com seu céu quase azul-marinho, seus delfínios, seus cravos, seus lírios, tivesse 
findado; e era o momento em que cada flor  - rosas, cravos, íris, lilases  - se 
inflama; branco; violeta, rubro, laranja forte; cada flor parece arder por si 
só, suavemente, simplesmente, nos canteiros enevoados; e como adorava as 
mariposas cinza-claro volteando sobre a baunilha-de-jardim, sobre as prímulas 
vespertinas! (Woolf, 2025, p. 21)

Presentes do começo ao fim, seriam as flores as verdadeiras protagonistas do 
romance? Elas agem como um duplo da vida, não obstante servindo de acesso para 
que entendamos melhor as personagens humanas, sobretudo Clarissa e Septimus, 
o veterano de guerra que Clarissa não conhece, tão somente passa por perto em 
suas andanças. Estranhos a si mesmos e, no entanto, intimamente conectados, 
representam uma vez mais este insondável cerne do romance: a possibilidade de 
estabelecer laços, mesmo com o que desconhecemos. Aparentemente vivendo o 
crepúsculo de sua razão, e aproximando-se daquilo que nossa sociedade julga como 
loucura, Septimus é capaz de abrir-se à aventura da descoberta. Inebria-se com o 
exterior quando está sentado no Regent’s Park ao lado de sua esposa Rezia, “mas 
elas acenavam; as folhas estavam vivas, as árvores estavam vivas” (Woolf, 2025, 
p. 30), observa o aprendizado da fala de um bebê com entusiasmo para chegar à 
conclusão (talvez irônica) de que “a voz humana, sob certas condições atmosféricas 
(pois devemos ser científicos, sobretudo científicos), pode despertar as árvores 
para a vida!” (Woolf, 2025, p. 29). Ao repousar, sente que “a terra vibrava debaixo 



63Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

O feminismo ecológico de Virginia Woolf: Um jardim todo seu para Mrs Dalloway

dele. Flores rubras brotavam-lhe pela carne; suas folhas rígidas estalavam-lhe à 
cabeça” (Woolf, 2025, p. 74), tudo para culminar em um momento em que a própria 
alteridade do mundo se impõe, cuja suprema força de existir não é mais somente a 
humana:

Ele só tinha que abrir os olhos; mas eles tinham um peso; um medo. Ele forçou, 
pressionou; olhou; viu o Regent’s Park à sua frente. Longas faixas da luz do 
sol faziam festa a seus pés. As árvores ondulavam, cintilavam. Nós damos as 
boas-vindas, o mundo parecia dizer; nós aceitamos; nós criamos. A beleza, o 
mundo parecia dizer. E como se para prová-lo (cientificamente), para onde quer 
que olhasse, para as casas, as grades da cerca, os antílopes esticando o pescoço 
por sobre as paliçadas, a beleza surgia instantaneamente. Observar uma folha 
tremulando passagem de uma lufada de dar era uma rara alegria. No alto do céu 
as andorinhas riscavam o ar, serpenteavam, arremessavam-se para cima e para 
baixo, rodopiavam e rodopiavam [...] e as moscas subindo e descendo; e o sol 
sarapintando ora esta folha, ora aquela, brincalhão [...] algum eco (possivelmente 
da buzina de um carro) ressoando divinamente nos talos da grama - tudo isso, 
tranquilo e comedido como era, feito de coisas ordinárias como era, era agora 
a verdade, a beleza era agora a verdade. A beleza estava por toda parte. (Woolf, 
2025, p. 75)

Segundo Marino e Siqueira (2022), apoiadas no estudo de Justyna Kostkowska 
(2013), que considera que a obra de Virginia Woolf se constrói por meio de uma 
“filosofia ecológica”, o período em que a escritora inglesa teve de passar no campo 
por recomendação médica, afastando-se dos solavancos violentos da agitada vida 
londrina, serviu para aguçar a sensibilidade da escritora para com outras formas de 
vida, que em seus diários “passa a escrever entradas que mostram uma pessoa mais 
observadora e menos gregária, além de trazer registros botânicos e de ornitologia” 
(Marino; Siqueira, 2022, p. 7). Neste período de confinamento, que Virginia nomeia 
como seus “Diários de Asheham”, é possível ler diversas passagens destinadas à 
observação da natureza, como esta de 1920, “os narcisos estão em flor; o jardim 
está juncado de açafrões dourados; já quase não há campainhas brancas; as pereiras 
estão em botão; os pássaros, rompem em canções; dias que parecem de Junho com 
um assomo de sol - o céu não está apenas colorido mas quente” (Woolf, 1987, p. 
197), que inclusive se assemelham ao desejo de Elizabeth Dalloway, filha de Clarissa 
e Richard, de se afastar da cidade, quase uma projeção dos anos anteriormente 
experienciados por Virginia: “pois preferia ser deixada em paz, no campo, para 
fazer aquilo que gostava [...] e Londres era tão monótona em comparação com estar 
em paz no campo, só com o pai e os cachorros” (Woolf, 2025, p. 139).

Se por um lado parece arriscado traçar os pormenores biográficos de uma 
vida literária, a fim de encontrar na ficção cenas da vida da escritora, há de se 



64 Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

Angela Guida e Daniel Almeida Machado

considerar, e aqui sem risco algum, como a representação do mundo natural vai 
se impondo na produção poética da escritora, distanciando-se de uma literatura 
antropocêntrica que nos assombra até os dias de hoje. Swanson (2012) considera 
que os anos de 1917 a 1921, que marcam experimentações de escrita na produção 
poética woolfiana, sobretudo na forma de contos, a exemplo de “Kew Gardens”, 
marcam uma virada copernicana na escrita de Virginia, que começa a ultrapassar 
a relação dual entre humanos e não humanos e abarca a criação de um mundo 
literário em que humanos são atravessados por seres outros, em um corpo a corpo 
com as múltiplas alteridades que os circundam. Em “Kew Gardens”, é o jardim 
botânico o protagonista do conto, que chega a ceder espaço para o ponto de vista 
de um caracol. Em Ao farol, as principais ações dos personagens são tomadas sob 
a presença de flores e plantas, a presença da natureza é soberana. Outrossim, a 
fragmentação da aparentemente ajustada vida humana, e sua pretensão de domínio 
sobre a terra, faz-se presente em seus romances seguintes: Orlando, Flush, Os anos, 
Entre os atos. E não se pode esquecer do pequeno texto publicado postumamente, 
“A morte da mariposa”, em que contrapõe-se a brutalidade da Segunda Guerra 
Mundial à fragilidade de um inseto, que pode mesmo ser considerado um ser 
abjeto, já que não se aproxima daquilo que consideramos como companheiros de 
casa, a exemplo de cães e gatos ou outros mamíferos, mas que ainda sim é um ser 
próprio - “era pequena, ou nada, mas vida” (Woolf, 2014, p. 143). Seriam esses os 
sutis gestos de uma poética que nos ensina a estar na companhia de flores, plantas, 
animais e objetos, mais do que deseja-los para nós? Ou mesmo de aprender a viver 
com aquilo que é diferente de nós?

Este conviver com, que abarca o reconhecimento de novas formas de vida e 
configurações outras de existência, anteriormente recalcadas no imaginário social, 
poderia promover uma reconfiguração de diversos paradigmas sociais  - éticos, 
políticos e sociais. Não por acaso é que Virginia insere uma suave tonalidade lésbica 
ao romance ao sugerir a afetividade entre Clarissa e Sally Seton. Se anos mais 
tarde, com a publicação de Um teto todo seu, Virginia reclamaria a necessidade 
da representação do amor lésbico na literatura, “não enrubesçam. Vamos admitir, 
na privacidade de nossa própria sociedade, que essas coisas às vezes acontecem. 
Às vezes, as mulheres realmente gostam de mulheres” (Woolf, 1985, p. 41), em 
Mrs Dalloway já seria possível vislumbrar a inserção dessa dissidência sexual, que 
foge aos padrões heteronormativos: “Mas essa questão do amor (pensou, largado o 
casaco), isso de se apaixonar por mulheres. Sally Seton, por exemplo; sua relação, 
nos velhos tempos, com Sally Seton. Isso não teria sido amor, afinal (Woolf, 2025, p. 
39-40)”. Curioso notar, contudo, que a descrição do enlace amoroso é emaranhada, 
outra vez mais, pela presença das flores, já que mesmo Sally possuía “jeito com as 
flores [...] colhia malvas, dálias - todo tipo de flores que nunca antes tinham sido 
vistas juntas” (Woolf, 2025, p. 41), numa recordação que habitava o mais íntimo de 
seu ser, para além de tudo que havia vivido até então: 



65Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

O feminismo ecológico de Virginia Woolf: Um jardim todo seu para Mrs Dalloway

Deu-se, então, quando passavam por um vaso de pedras cheio de flores, o 
momento mais extraordinário de toda a sua vida. Sally parou; arrancou uma 
flor; beijou-lhe os lábios. O mundo inteiro podia ter virado de ponta-cabeça! Os 
outros desapareceram; ali estava ela, a sós com Sally. (Woolf, 2025, p. 42-23)

Nesse breve espaço de tempo, Clarissa não era só mais uma pessoa que dava 
festas, mas uma mulher com suas amantes. Ainda que não se apresente um desfecho 
em relação ao surgimento dessa paixão, tendo em vista que a obra woolfiana não 
se rende aos caprichos de uma narrativa hegemônica, em que tudo é passível de 
conclusão exata, o que vale destacar é o ato de acender “uma tocha naquele vasto 
aposento ainda ninguém penetrou” (Woolf, 1985, p. 105). A totalidade da obra de 
Virginia Woolf, em especial Mrs Dalloway, é permeada dessas chamas que ousam 
enfrentar à sua maneira o escuro do mundo, como era o temor da guerra à época da 
escrita do romance, experiência traumática da qual Virginia Woolf não conseguiu 
fugir. Inclusive, poder-se-ia pensar nas flores como símbolos desse novo porvir e de 
uma nova temporalidade, mesmo diante do contexto histórico sombrio que permeia 
o enredo, dentro e fora da obra, e do qual Virginia reflete, entre diversas outras 
passagens, na cena em que Richard vai ao encontro de Clarissa:

Mas ele queria chegar com alguma coisa nas mãos. Flores? Sim, flores. 
[...] tomando, com seu enorme buquê apertado contra o peito, a direção de 
Westminster, para dizer, sem rodeios e sem meias palavras (não importando o 
que ela fosse pensar dele), estendendo-lhe as suas flores: “Eu te amo”. Por que 
não? realmente, era um milagre quando se pensava na guerra, e nos milhares 
de pobres coitados, com toda uma vida pela frente, jogados numa vala comum, 
já quase esquecidos; era um milagre. Aqui estava ele, caminhando por Londres 
para dizer a Clarissa, com todas as palavras, que a amava. (Woolf, 2025, p. 120)

Os sentimentos de Richard são expressos por meio de flores, a linguagem 
das rosas confunde-se com a sua própria linguagem do amor, na medida em 
que mesmo a lógica logocêntrica o abandona ao não conseguir expressar em 
palavras, tão caras à nossa civilização, aquilo que sente - “ele estava oferecendo-
lhe flores - rosas, rosas vermelhas e brancas. (Mas ele não conseguia dizer que a 
amava; não com todas as letras.)” (Woolf, 2025, p. 123). O milagre de se atrever 
a um gesto amoroso, em um contexto em que vidas foram perdidas, e o fazer por 
meio de flores, faz lembrar dos versos de Carlos Drummond de Andrade em “A 
flor e a nausea”. Diante da sujeira e da truculência do mundo, ainda assim seria 
possível que surgisse uma flor - “É feia. Mas é uma flor. Furou o asfalto, o tédio, 
o nojo e o ódio” (Drummond, 2021, p. 13), ou como nos ensinam os versos de 
Cecília Meireles que serviram de epígrafe para esse artigo, faz-se necessário que 
aprendamos com a primavera a ousar sonhar com a possibilidade de renovação 



66 Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

Angela Guida e Daniel Almeida Machado

individual e coletiva. A reflexão de Richard não é inútil, portanto, sobretudo se 
levar em conta que não se está só no mundo.

Por fim, vale destacar a cena final da obra, que condensa singelamente a 
experiência do (co)habitar que é o universo proposto por Mrs Dalloway. A festa 
se desenrola, as conversas se iniciam, os encontros, inesperados ou não, passam a 
ter vez. Clarissa sente-se deslocada no meio de sua própria multidão, ela como a 
“perfeita anfitriã”, mas que no âmago se via “desanimada com as relações humanas 
(as pessoas eram tão difíceis)” (Woolf, 2025, p. 195), indo até o jardim para obter 
“das flores uma paz que os homens e as mulheres nunca lhe deram” (Woolf, 2025, 
p. 195). Mas é um mundo de relações, em que se deve aprender também a conviver 
com o humano, e, ao final da celebração, em que os personagens começam a se 
despedir uns dos outros, é chegado o momento de Peter Walsh, antigo namorado 
de Clarissa, de dizer adeus à sua amiga. Porém o momento lhe causa uma estranha 
inquientação: “que terror é esse? que êxtase é esse? disse para si mesmo. O que 
é isso que me provoca uma excitação extraordinária? É Clarissa, disse. Pois ali 
estava ela. (Woolf, 2025, p. 197)”. Os sentimentos de Peter entrecruzam o passado, 
aquilo que um dia vivenciaram, o presente, estar diante da presença de um outro, e 
o futuro - voltarão a estar juntos? (quando?). A presença de Clarissa o atordoa, mas 
também o enche de prazer, fazendo com que o personagem perfaça a experiência da 
alteridade. Estar diante da vida seria estar diante de um mundo vasto e de tudo que 
ele contém. A presença de Clarissa, a protagonista, é a última, e também o desfecho 
da obra, mas ela não está sozinha. Mrs Dalloway estava ali. E suas flores também.

Considerações finais

Ao propor uma obra com um ecossistema próprio (Marino; Siqueira, 2022), 
Virginia Woolf escapa dos modelos convencionais de narrar, não tanto pelo fluxo 
de consciência com a qual a crítica comumente a associa, na esteira de comparação 
com autores que eram seus contemporâneos, a exemplo de James Joyce, e sim 
por adotar métodos que questionam a forma do romance moderno. Relega sua 
protagonista a um espaço por vezes secundário, ainda que a obra seja um mergulho 
em sua interioridade, e com isso questiona a noção de presença no mundo. Este 
deslocamento, estrategicamente posicionado, faz com que o público leitor seja 
obrigado a perceber aquilo que circunda a vida de Clarissa Dalloway, seres 
humanos, animais, objetos, plantas e flores, sendo que essas assumem um papel 
central na obra, não somente como adornamento. (Re)vendo este mundo, então, 
apresentam-se lógicas outras para o que seria uma possível vivência no Planeta, em 
que se abririam espaços para as diferenças, as alteridades, para os Outros e Outras 
de nossa natureza-cultura (Haraway, 2021).

Com sua genialidade literária, de acordo com Donna Haraway, Virginia Woolf 
“compreendia os riscos de se treinar a mente e a imaginação para sair em visita, para 



67Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

O feminismo ecológico de Virginia Woolf: Um jardim todo seu para Mrs Dalloway

se aventurar além dos caminhos percorridos para encontrar parentes inesperados e 
não natais” (Haraway, 2023, p 235). Flanando pelos espaços urbanos e rurais, como 
flanava sua Mrs Dalloway, deixa em sua literatura as marcas desse “sair em visita”, 
fazendo com que em sua produção, conforme expusemos ao longo do artigo, não 
haja mais a primazia do mundo humano.

Desse modo, cem anos após sua publicação, pode-se ler Mrs Dalloway, bem 
como outras obras de Virginia Woolf, à luz de pensamentos e práticas ecocríticas 
e ecofeministas, enxergando novos contornos para um texto que, no ato de sua 
publicação, já havia sido concebido como um clássico. No contexto de emergência 
do século XXI, que suscita a criação de novas formas de vida e de novos mundos 
possíveis, muito distantes de todos os sistemas coloniais de opressão e de poder 
que temos vivenciados até então, a literatura de Virginia Woolf é um convite a 
práticas novas de habitar o Planeta. Talvez possamos seguir o exemplo de Richard 
Dalloway, que não sabia como dizer em palavras o que sentia, e deixar que o reino 
vegetal, ou outros reinos, possam tomar a voz e, a seu modo, nos ensinar o que 
significa viver.

GUIDA, A; MACHADO, D. A. Virginia Woolf’s ecological feminism: a garden of 
her own for Mrs Dalloway. Itinerários, Araraquara, n. 61, p. 53-69, jul./dez. 2023.

�� ABSTRACT: The aim of this article is to approach Virginia Woolf’s Mrs Dalloway (1925) 
in the light of ecocriticism and ecofeminist thinking. In this way, it will show how this 
classic text by the renowned English writer promotes a dialogue between the human and 
natural worlds, distancing itself from a merely anthropocentric literary representation. 
Furthermore, by bringing Woolf’s poetics closer to studies that aim to problematize the 
way we deal with the Planet and other forms of life, we aim to think about the possibility 
of the foreshadowing of an ecological feminism in this text, which predates ecocritical/
ecofeminist theoretical studies and can therefore be read as a literary text that already 
discussed problems that would only come to light decades later. In order to address 
the theoretical framework, it will rely on thinkers from ecocriticism and ecofeminism, 
such as Plumwood (2003), Haraway (2021, 2023), and Swanson (2012). This will 
demonstrate the relevance of Mrs Dalloway on the centenary of its publication, which is 
still capable of giving rise to new readings and learnings, such as the ecological reading 
that can be made of this text in the 21st century.

�� KEYWORDS: Ecofeminism. Ecocriticism. English literature. Virginia Woolf. Mrs 
Dalloway. 



68 Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

Angela Guida e Daniel Almeida Machado

REFERÊNCIAS

BEAUVOIR, Simone de. A força da idade. v. 1. Tradução de Sérgio Milliet. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 2017.

BELTRÁN, Elisabeth Peredo. Ecofeminismo. In: Alternativas sistêmicas: bem viver, 
decrescimento, comuns, ecofeminismo, direitos da Mãe Terra e desglobalização. (org.) 
Solón, Pablo. Tradução de João Peres. São Paulo: Elefante, 2019.

BRAIDOTTI, Rosi et al. Mulher, ambiente e desenvolvimento sustentável: para uma 
síntese teórica. Portugal: Instituto Piaget, 1994

BRUM, Pedro. Reflexão sobre a integração de princípios do (s) ecofeminismo (s) 
e do pensamento sistémico na elaboração de diretrizes políticas e projetos de 
desenvolvimento da sociedade civil. Mestrado em Ecologia humana. Faculdade de 
Ciências Sociais e Humanas. Universidade de Nova Lisboa-PT, 2017. Disponível em: 
https://run.unl.pt/bitstream/10362/30605/1/26.09.17.Disserta%C3%A7%C3%A3o%20
Pedro%20Brum%20CD.pdf. Acesso em 30 mar 2025.

CAPRA, Fritjof. A teia da vida: uma nova compreensão científica dos sistemas vivos. 
Tradução de Newton Roberval Einchemberg. São Paulo: Cultrix, 1996.

GAARD, Greta. Rumo ao feminismo queer. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 
v.19, n. 1 janeiro-abril/2011. Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/issue/
view/1663

HARAWAY, Donna. O manifesto das espécies companheiras: cachorros, pessoas e 
alteridade significativa. Tradução de Pê Moreira. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.

HARAWAY, Donna. Ficar com o problema: fazer parentes no chtuluceno. Tradução de 
Ana Luiza Braga. São Paulo: N-1 edições, 2023. 

KOSTKOWSKA, Justyna. Ecocriticism and women writers: environmentalist poetics of 
Virginia Woolf, Jeanette Winterson and Ali Smith. Londres: Palgrave Macmillan, 2013.

LISPECTOR, Clarice. A descoberta do mundo. Rio de Janeiro: Rocco, 1999.

MARINO, Mariana Cristina Pinto; SIQUEIRA, Emanuela. Experiências, paisagens e 
simetria no projeto estético-ecológico de Virginia Woolf. Scripta Uniandrade. v. 20, n. 2, 
2022.

MEIRELES, Cecília. Mar Absoluto e Outros Poemas. Porto Alegre: Ed. Globo, 1945.

MIES, Maria, SHIVA, Vandana. Ecofeminismo. Tradução de Caroline Caires Coelho. Belo 
Horizonte: Luas editora, 2021.

MORTON, Timothy. O Pensamento ecológico. Tradução de Renato Prelorentzou. São 
Paulo: editora Quina, 2023.

PLUMWOOD, Val. Feminism and the Mastery of Nature. London: Routledge, 2003.



69Itinerários, Araraquara, n. 61﻿﻿, p. 53-69, jul./dez. 2025

O feminismo ecológico de Virginia Woolf: Um jardim todo seu para Mrs Dalloway

SHIVA, Vandana. Ecofeminismo. 2020. Disponível em: https://www.ihu.unisinos.br/
categorias/602416-ecofeminismo-artigo-de-vandana-shiva. Acesso em: 30 mar 2025.

SOARES, Angélica. Apontamentos para uma crítica literária ecofeminista. In: Revista 
Garrafas. V. 7, n. 20 (2009). Abril-junho. Disponível em: https://revistas.ufrj.br/index.php/
garrafa/article/view/8441. Acesso em: 30 mar 2025.

SCHISLER, Rebecca. Toward a Theory of Violence: Nature, Ideology, and Subject 
Formation in Virginia Woolf. 2012. Disponível em: https://virginiawoolfmiscellany.
wordpress.com/wpcontent/uploads/2013/09/vwm81spring2012.pdf. Acesso em 30 mar 
2025.

SWANSON, Diana. Virginia Woolf and Critical Uses of Ecofeminism. 2012. Disponível em: 
https://virginiawoolfmiscellany.wordpress.com/wpcontent/uploads/2013/09/vwm81spring 
2012.pdf. Acesso em 30 mar 2025.

SWANSON, Diana. Woolf’s Copernican Shift: Nonhuman Nature in Virginia Woolf’s Short 
Fiction. Woolf Studies Annual. New York: Pace University Press, 2012.

SWANSON, Diana. The Real World: Virginia Woolf and Ecofeminism. In: CZARNECKI, 
Kristin; ROHMAN, Carrie. Virginia Woolf and The Natural World. Clemson: Clemson 
University Digital Press, 2011.

TORRES, Maximiliano. O Ecofeminismo: um termo novo para um saber antigo. In: Terceira 
Margem • Rio de Janeiro • Número 20 • pp. 157-75 • janeiro/julho 2009. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/tm/article/view/11043. Acesso em: 30 mar 2025.

WARREN, Karen. El poder y la promesa del feminismo ecológico. In: Naturaleza y valor: 
una aproximación a la ética ambiental. (compiladora) VALDÉS, Margarita M. México: 
Fondo de cultura económica, 2004.

WOOLF, Virginia. Mrs Dalloway. Tradução de Tomaz Tadeu. Belo Horizonte: Autêntica, 
2025.

WOOLF, Virginia. Três guinéus. Tradução de Tomaz Tadeu. Belo Horizonte: Autêntica, 
2019.

WOOLF, Virginia. O valor do riso e outros ensaios. Tradução de Tomaz Tadeu. São Paulo: 
Cosac & Naify, 2014.

WOOLF, Virginia. Diários. 1915-1926. Tradução de Maria José Jorge. Lisboa: Editora 
Bertrand, 1987.

WOOLF, Virginia. Um teto todo seu. Tradução de Vera Ribeiro. São Paulo: Círculo do 
livro, 1985.

  


