
95Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

HELDER MACEDO, LEITOR DE CESÁRIO VERDE

Maria Lúcia Outeiro FERNANDES*

�� RESUMO: Em sua homenagem a Helder Macedo, a autora aborda primeiramente alguns 
aspectos relevantes da trajetória acadêmica do escritor, destacando a sua importância 
para a área de Estudos Literários. Em seguida, detém-se na análise da contribuição do 
homenageado, como leitor e crítico do poeta Cesário Verde, ao abordar a sua postura 
político-ideológica, o método de criação e composição, e a antinomia presente na obra 
cesariana entre a cidade e o campo. Conclui mostrando que a análise crítica empreendida 
por Helder Macedo é relevante para se compreender a sensibilidade de Cesário Verde, 
que manifesta uma singular revolta moral contra as injustiças sociais e uma inequívoca 
condenação delas.

�� PALAVRAS-CHAVE: Helder Macedo. Associação Internacional de Lusitanistas. 
Poesia realista. Cesário Verde. Poesia e sociedade.

Faz frio. Mas, depois duns dias de aguaceiros,
Vibra uma imensa claridade crua.
De cócoras, em linha os calceteiros,
Com lentidão, terrosos e grosseiros,
Calçam de lado a lado a longa rua.
[...]
Não se ouvem aves; nem o choro duma nora!
Tomam por outra parte os viandantes;
E o ferro e a pedra – que união sonora! –
Retinem alto pelo espaço fora,
Com choques rijos, ásperos, cantantes.

Bom tempo. E os rapagões, morosos, duros,baços,
Cuja coluna nunca se endireita,
Partem penedos; cruzam-se estilhaços.
Pesam enormemente os grossos maços,
Com que outros batem a calçada feita.

Cesário Verde (s.d., p. 69-70)

*	 UNESP  – Universidade Estadual Paulista. Faculdade Ciências e Letras  – Departamento de 
Linguística, Literatura e Letras Clássicas. Araraquara – SP – Brasil. 14.802-520 - outeiro.fernandes@
unesp.br.

https://doi.org/10.58943/irl.v1i60.20261



96 Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Maria Lúcia Outeiro Fernandes

Introdução

No momento em que recebi o convite para participar da homenagem a Helder 
Macedo, pensei que não seria pessoa qualificada para tal missão, uma vez que nunca 
convivi com o escritor, nem me dediquei a estudar sua obra, como muitos outros 
colegas o fizeram, embora sua poesia sempre tenha sido abordada na disciplina 
de Poesia Portuguesa Contemporânea que ministrei por muitos anos. Duas coisas, 
porém, impeliram-me a aceitar o convite.

Em primeiro lugar o fato de que Helder Macedo sempre esteve presente na 
minha trajetória como professora de Literatura Portuguesa, e creio que na trajetória 
de grande parte de meus colegas de área, durante uma infinidade de eventos 
acadêmicos, no Brasil e em outros lugares do mundo. A primeira vez que ouvi 
falar de Helder Macedo, e que tive o prazer de ouvi-lo falando, foi no inesquecível 
Congresso da AIL, em 1996, em Oxford, na Inglaterra. Foi quando conheci a AIL – 
Associação Internacional de Lusitanistas e nela ingressei, tendo permanecido sócia 
por muitos anos. Nesse Congresso, o professor Helder Macedo, que trabalhava no 
Kings’s College, em Londres, era o Presidente da Comissão Executiva da AIL. 
O Primeiro Vice-presidente era a professora Cleonice Berardinelli, da PUC e da 
UFRJ, e o Segundo Vice-Presidente, era o professor Carlos Reis, da Universidade de 
Coimbra. Vou reproduzir, aqui, o início da fala de Helder Macedo na abertura do 5º 
Congresso da AIL, cujo texto está publicado nas Actas do Congresso, pois a descrição 
que ele nos apresenta, sobre a natureza e os propósitos dessa associação, remete-
nos aos princípios que legitimam nossa homenagem ao colega. A sua presença, 
sempre constante, a participação e colaboração efetiva para a existência dessa 
comunidade de professores e pesquisadores das literaturas de língua portuguesa, o 
papel desempenhado por ele nessa comunidade conferem pertinência e relevância 
ao gesto que ora realizamos. Passo a citar o professor Helder Macedo (1998a, p. 11):

A base funcional da Associação Internacional de Lusitanistas é a língua 
portuguesa. Mas a razão de ser da Associação reside sobretudo na diversidade 
das culturas que esta língua veicula, no facto de o português não ser apenas a 
língua da semelhança, mas também a língua da diferença. Todos nós, consoante 
o espaço lusófono onde nos situamos, somos também estrangeiros nessa língua 
que é nossa, porque ela é também a língua de outros povos e de outras nações e 
de outras culturas. Para muitos de entre nós o português não é a língua materna. 
Para alguns, mesmo que seja, não é a língua dos países onde exercemos a nossa 
profissão de lusitanistas. A língua portuguesa que está na base desta Associação 
é assim, muitas vezes, a língua dos outros. E muitas vezes os outros somos 
nós. Essa, no entanto, é a razão de ser da nossa identidade colectiva, a causa 
da nossa força, a necessidade do nosso internacionalismo, a vantagem da nossa 
independência institucional.



97Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Helder Macedo, leitor de Cesário Verde

Imagino que seja graças a essa identidade coletiva, na qual exercemos nossa 
“profissão de lusitanistas”, como define Helder Macedo, que eu tenha sentido o 
apelo para participar deste evento. Formamos uma comunidade, da qual sinto 
orgulho de fazer parte e aqui estou como testemunha da notabilidade do trabalho de 
um colega para a consolidação dessa comunidade.

Depois desse congresso, o professor Helder Macedo assumiu a presidência 
da AIL, num mandato de extraordinário crescimento da Associação, inclusive pela 
publicação dos primeiros números da revista Veredas, relevante até hoje, da qual 
foi um dos criadores e o primeiro diretor. Até hoje seu nome está naturalmente 
associado à AIL, da qual se tornou Presidente de Honra.

Helder Macedo & Jorge de Sena

Outra lembrança boa que tenho do professor Helder Macedo vem do Congresso 
da AIL, no Rio de Janeiro, em 1998, quando apresentei um trabalho sobre a poesia 
de Jorge de Sena. E quem estava lá, na plateia, ouvindo as comunicações daquela 
sessão, participando com perguntas e comentários? O então presidente da AIL, ele, 
o nosso homenageado. Habitualmente muito educado, generoso e perspicaz em 
suas intervenções, durante os eventos, sempre nos estimulava a refletir acerca das 
nossas abordagens e dos temas propostos. Enfim, suas manifestações contribuíam 
efetivamente para valorizar e enriquecer o trabalho dos colegas. Essa é a memória 
que guardei de Helder Macedo.

Nesse mesmo ano, ele também esteve em Araraquara, na UNESP, atendendo 
ao nosso convite para participar do Congresso Internacional “Sinais de Jorge 
de Sena” (30/08 a 02/09/1998), organizado pela área de Literatura Portuguesa. 
Sua colaboração não se limitou à Conferência proferida. Durante todo o evento 
pudemos apreciar suas intervenções motivando perspectivas e apontando aspectos 
da vida e da obra de Sena, nos diálogos com os demais participantes, como Dona 
Mécia de Sena e outros ilustres amigos do escritor ou estudiosos de sua obra, que 
aqui estiveram presentes, como Jorge Fazenda Lourenço, Frederick G. Williams, 
Fernando Lemos, Antonio Candido, Gilda Santos, Cleonice Berardinelli, Eugénia 
Vasques, Margarida Braga Neves, Ernesto de Melo e Castro, Eduardo Lourenço, 
entre outros, conforme a memória vai me trazendo à lembrança.

Desse evento, Helder Macedo deixou-nos um testemunho, ao lado de outros, 
inclusive do meu próprio, publicado num volume do Boletim do Centro de Estudos 
Portugueses Jorge de Sena, do qual retirei a citação abaixo:

Os congressos sobre Jorge de Sena no Rio de Janeiro e em Araraquara foram 
acontecimentos de considerável importância cultural, e não só pela justa 
homenagem a esse mestre português que adoptou a nacionalidade brasileira. Em 
Araraquara, a exposição organizada por Fernando Lemos, que complementou o 



98 Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Maria Lúcia Outeiro Fernandes

congresso, só por si teria merecido a viagem. O significado nela evidenciado – 
a contribuição de alguns expatriados portugueses para a cultura brasileira  – 
ficou por sua vez eloquentemente corroborado quando Antonio Candido, com 
luminosa simplicidade, fez entender que a tradição cultural brasileira por 
definição também inclui a portuguesa. Com efeito, da minha própria perspectiva 
universalizante e ecuménica, também julgo ser tempo de o Brasil reivindicar 
como autores não menos seus do que portugueses um Gil Vicente, um Bernardim 
Ribeiro, um Luís de Camões, entendendo igualmente (e fazendo assim que os 
portugueses que ainda o não entenderam finalmente entendam) que os dois 
romancistas universais da lusofonia, Machado de Assis e Eça de Queirós, são 
ramos complementares de uma partilhada tradição literária. Quero com isto 
dizer que a marginalização dos estudos brasileiros em Portugal e dos estudos 
portugueses no Brasil só serve para enfraquecer cada uma dessas culturas como 
entidades autônomas. Culturalmente, a autonomia é um processo contínuo, todo 
ele feito de convergências e de divergências. Se as convergências não forem 
assumidas, as divergências não poderão ser notadas (Macedo, 1998b, p. 103). 

Nesse depoimento pode-se observar a mesma preocupação em definir uma 
espécie de identidade coletiva a fundamentar a comunidade dos falantes de língua 
portuguesa, o que redunda na necessidade de se cultivar o estudo mútuo das 
literaturas dos povos integrantes dessa comunidade, justamente para que melhor se 
compreendam as especificidades e divergências de cada cultura. 

Helder Macedo & Cesário Verde

O segundo motivo que me levou a aceitar o convite para participar da 
homenagem a Helder Macedo foi o desejo de falar sobre um dos seus mais relevantes 
estudos críticos, que teve uma funcionalidade essencial na minha compreensão 
acerca da poesia de Cesário Verde (25/2/1855-19/7/1886), um poeta singular que 
viveu no final do século XIX, um dos fundadores da lírica moderna em Portugal. 
Trata-se do estudo publicado no livro Nós, Uma Leitura de Cesário Verde.

Helder Macedo é autor de trabalhos críticos fundamentais para a compreensão 
das obras de vários outros escritores portugueses e brasileiros, como Dom Dinis, 
Bernardim Ribeiro, Sá de Miranda, Camões, Almeida Garrett, Eça de Queirós, 
Fernando Pessoa, Jorge de Sena; Machado de Assis e Guimarães Rosa. Escolhi seu 
trabalho sobre Cesário Verde porque me acompanhou em sala de aula boa parte da 
minha vida, na disciplina de poesia portuguesa.

O livro de Helder Macedo sobre Cesário Verde constitui uma versão portuguesa 
de sua tese de doutoramento na Universidade de Londres, onde o professor fez sua 
formação acadêmica e onde foi professor, tendo trabalhado grande parte de sua vida 
como titular da cátedra “Camões”. Importante relembrar que entre os membros da 



99Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Helder Macedo, leitor de Cesário Verde

banca examinadora estavam dois grandes críticos da Literatura Portuguesa, Jorge 
de Sena e Alexandre Pinheiro Torres.

Antes de abordar o estudo de Helder Macedo, é interessante apresentar breve 
contextualização histórica para entendermos a abordagem de sua obra feita por 
Helder Macedo. Cesário Verde viveu e escreveu na cidade de Lisboa, na segunda 
metade do século XIX, momento de agravamento da crise portuguesa iniciada há 
séculos, nos fins do século XVI, com o célebre desaparecimento de D. Sebastião. 
Desde então, o povo português havia experimentado um processo de decadência 
econômica, uma vez que o país não acompanhara a evolução dos meios de produção 
e do comércio ocorrida no resto da Europa.

Um forte abatimento moral foi vivido pelo povo lusitano à época de Cesário 
Verde, diante da situação econômica precária, do enfraquecimento progressivo 
de sua nobreza e, consequentemente, de seu governo. O país estava à mercê dos 
ingleses há quase meio século, desde a fuga de D. João VI e da Família Real para 
o Brasil em 1806/1807.

A pequena burguesia rural entrava em falência e emigrava para as colônias, 
principalmente para o Brasil, e aquela população da cidade, cuja sobrevivência 
provinha do trabalho industrial, estava cada vez mais miserável. Esse quadro 
persistiu e agravou-se com a consolidação do liberalismo no país. Nesse ambiente 
surgiu a “Geração de 70”, promovendo certa agitação cultural e uma severa crítica 
ao atraso de Portugal. Embora contemporâneo dessa geração, Cesário Verde se 
manteve distante, e o estudo de Helder Macedo, como veremos a seguir, nos fornece 
relevantes subsídios para compreendermos esse distanciamento.

Embora Cesário Verde tenha permanecido meio que à margem desses 
processos, não ficou alheio à atmosfera ao seu redor, produzindo uma poesia cujo 
percurso se iniciou com um lirismo ingênuo e adolescente e evoluiu, rapidamente, 
mudando de tom e tratando de questões cada vez mais vinculadas à realidade de seu 
tempo e da sociedade portuguesa.

A leitura crítica de Helder Macedo

A consciência crítica acerca da escrita poética de Cesário Verde, que permite 
a Helder Macedo enxergar detalhes singulares dessa poética, tem muito a ver com 
sua própria experiência enquanto poeta. Seu primeiro livro de poesia, Vesperal, 
publicado no alvorecer da juventude, em 1957, foi saudado com entusiasmo 
por Jorge de Sena, no Prefácio que escreveu para uma posterior reunião de seus 
poemas: “Em 1957, Helder Macedo estreou-se em volume com Vesperal, um livro 
muito belo, de um equilíbrio refinado e de notável domínio da expressão e do ritmo 
Era então muito jovem, tinha cerca de vinte e dois anos. [...] Neste contexto, pode 
dizer-se que Vesperal de Helder Macedo foi, em 1957, um dos livros mais perfeitos 
que por esse tempo se publicaram” (Sena, 1979, p. 7). Como poeta consciente 



100 Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Maria Lúcia Outeiro Fernandes

do seu contexto e atento à forma, o crítico Helder Macedo vai apresentar notável 
sensibilidade para enfatizar a essencial articulação entre os aspectos ideológicos e 
os elementos estéticos na obra analisada.

O fato de ser professor e investigador, crítico e poeta, fez de Helder Macedo 
um leitor bastante especial, o que explica o fato de que o livro sobre Cesário Verde 
tenha se tornado uma obra de referência obrigatória para quem estuda a obra 
cesariana.

A primeira coisa que se percebe, logo no início, é a metodologia adotada pelo 
ensaista, descrita no capítulo inicial, intitulado “Coordenadas Ideológicas”. Dessas 
páginas se depreende o respeito integral aos textos do poeta estudado. O trabalho 
do crítico principia pela interpelação dos próprios poemas de Cesário Verde, 
buscando neles tanto as perguntas quanto as respostas que direcionam e justificam 
suas análises e conclusões.

Nos versos do poema intitulado “Contrariedades”, o crítico encontra o mote 
que vai direcionar todo o seu trabalho de investigação, análise e interpretação:

[...]
A crítica segundo o método de Taine
Ignoram-na. Juntei numa fogueira imensa
Muitíssimos papéis inéditos. A imprensa
Vale um desdém solene.

[...]	 (Verde, s.d., p. 58).

Helder Macedo vai pegar essa referência a Hippolyte Taine, um dos principais 
teóricos do realismo literário, e com ela fundamentar os três principais aspectos de 
sua abordagem crítica à lírica do poeta português: a postura político-ideológica de 
Cesário Verde, que o afasta dos demais escritores do realismo português; o método 
de criação e composição de seus poemas, que o inserem na mais genuína forma da 
arte realista, proposta por seus principais teóricos; e a antinomia cidade-campo, que 
permite classificar o poeta como um bucolista do realismo, um bucolista que, ao 
mesmo tempo que se aproxima da elevada tradição dos poetas bucólicos da língua 
portuguesa, como um Sá-de-Miranda, também se afasta, à medida que a poesia 
de Cesário Verde vai passando por uma evolução em relação à concepção que ele 
próprio tinha dessa antinomia.

Esses aspectos constituem os três pontos básicos que caracterizam a 
abordagem crítica empreendida por Helder Macedo. Os três tópicos, evidentemente, 
entrelaçam-se e complementam-se ao longo das análises do corpus selecionado. 
O fio condutor que leva à seleção dos poemas abordados é justamente a questão 
da antinomia cidade-campo, que perpassa toda a obra de Cesário. Helder Macedo 
escolhe os poemas que lhe permitem discorrer acerca das repetições e das mudanças 
observadas no processo de evolução do posicionamento ideológico do poeta diante 



101Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Helder Macedo, leitor de Cesário Verde

de certas questões, surgidas ao longo das reflexões suscitadas a partir da oposição 
cidade-campo, no contexto histórico acima apresentado, marcado profundamente 
por uma diferença brutal entre a classe burguesa e as classes trabalhadoras, bem 
como entre as nações industrializadas do Norte e as agrárias, do Sul, entre as quais 
está Portugal.

Voltando ao poema “Contrariedades” e aos versos em que o eu-lírico lamenta 
não ser compreendido pelos seus contemporâneos, porque lhes faltava o conheci-
mento da crítica de Taine, Helder Macedo começa contestando o sujeito poético 
para, em seguida, demonstrar que os motivos da rejeição por ele sofrida eram 
outros, pois, ao contrário do que dizem os versos citados, a crítica de Taine foi 
bastante conhecida dos contemporâneos de Cesário de Verde. O problema estava 
na interpretação e no uso das teorias do historiador e crítico francês, que haviam 
suscitado posturas e perspectivas político-ideológicas diversas. Enquanto a maio-
ria da intelectualidade portuguesa seguia a perspectiva ideológica representada 
pelo historiador Oliveira Martins, Cesário Verde vai desenvolver uma reflexão que 
o leva pouco a pouco a adotar uma postura completamente diferente, que o afasta 
cada vez mais dos demais escritores realistas, embora na prática e na metodologia 
da escrita seja um autêntico representante desse movimento estético. A reflexão 
acerca da sociedade portuguesa, que se desenvolve ao longo da escrita da obra 
poética de Cesário Verde, parte da antinomia cidade/campo que, como demonstra 
o trabalho meticuloso de Helder Macedo, passa por várias interpretações desen-
volvidas pelo poeta.

O percurso ideológico de Cesário Verde

Macedo busca demonstrar como a perspectiva teórico-crítica de Cesário 
Verde afasta-se da compreensão dominante entre os intelectuais acerca desse 
momento histórico, cujo paradigma era a obra de Oliveira Martins. Apoiando-se nos 
fundamentos teóricos de Hippolyte Taine, dos quais retira a ideia de que o estado 
de civilização de uma nação é determinado por três fatores − a raça, o ambiente 
(o meio físico, político e social) e o momento −, Oliveira Martins postulou que o 
momento crítico vivido pelos portugueses era o resultado inevitável das origens 
raciais da nação e do seu ambiente geográfico. Em outras palavras, as causas do 
malogro da revolução liberal residiam na natureza, ou seja, na inferioridade inata 
dos portugueses. A burguesia liberal portuguesa acatou tal explicação e, por isso, 
rejeitou a obra poética de Cesário Verde, que seguiu direção ideológica muito 
diferente.

Cesário Verde, republicano convicto, militante, embora também se utilizasse 
das mesmas ferramentas teóricas, baseadas na obra de Hippolyte Taine, conduziu 
suas reflexões de modo tão distinto, que chegou a conclusões praticamente opostas 
às interpretações concebidas por Oliveira Martins sobre o contexto histórico 



102 Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Maria Lúcia Outeiro Fernandes

lusitano. Enquanto Oliveira Martins via o momento como o estertor final de um 
organismo nacional doente, só governável por uma elite autoritária, Cesário Verde 
entendia esse momento como o ponto de viragem para uma modificação radical das 
estruturas políticas e sociais da nação. A responsabilidade pela falência generalizada 
de Portugal cabia à oligarquia no poder, enquanto a salvação viria das camadas 
pobres da população.

Tal como Oliveira Martins, Cesário Verde conhecia a teoria da “sobrevivência 
do mais forte”, abordada frequentemente em sua poesia, porém, suas “observações 
concretas e minuciosas” dos acontecimentos reais, presentes no cotidiano da 
sociedade portuguesa, na qual vivia o poeta, levaram-no a concluir que os “mais 
fortes” do ponto vista biológico, aqueles que deveriam sobreviver na luta e no 
desenvolvimento das espécies, “não eram os membros das classes dominantes, à 
qual ele próprio pertencia, mas antes o povo comum”, que carregava uma “riqueza 
química no seu corpo” (Macedo, 1975, p. 54). O poema “Nós” representa o ponto 
central da análise empreendida por Helder Macedo a fim de demonstrar a tese 
defendida por Cesário Verde, de que “a dominação real dos pobres pelos ricos é 
uma perversão da ordem natural”, o que fica bastante claro nos versos:

[...]
Pobre da minha geração exangue
De ricos! Antes, como os abrutados,
Andar com uns sapatos ensebados,
E ter riqueza química no sangue!
[...]	 (Verde, s.d., p. 129).

Macedo demonstra, na análise minuciosa desse poema, que a perversão da 
ordem natural é apontada por Cesário Verde como um obstáculo ao progresso, o 
qual só poderia ser alcançado “se a ordem natural fosse restaurada”. Seguindo essa 
linha de reflexão, Cesário Verde acabou por compreender que “a luta material pela 
sobrevivência seria transformada, inevitavelmente, numa confrontação social e 
potencialmente política entre ricos e pobres” (Macedo, 1975, p. 54).

Outra diferença relevante entre a perspectiva ideológica de Oliveira Martins e 
a de Cesário Verde está na concepção idealista do “eu”. Oliveira Martins adota uma 
visão hegeliana do sujeito, pela qual o “eu” se opõe ao mundo, o que leva a uma 
percepção subjetiva da realidade. Na definição do “eu” adotada por Cesário Verde, 
porém, o sujeito constitui um fenômeno objetivo, que não é distinto, mas pertence 
ao real e não ao mundo das ideias.

Desse modo, pode-se concluir que um dos objetivos da crítica de Helder 
Macedo, ao abordar a poesia de Cesário Verde, é demonstrar que o processo 
evolutivo da obra de Cesário Verde corresponde a uma exploração funcional das 



103Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Helder Macedo, leitor de Cesário Verde

antinomias básicas de uma realidade contraditória e à tentativa de reconciliá-las 
numa visão totalizante dessa realidade.

O contraste entre o campo e a cidade, como demonstra Helder Macedo, 
constitui a antinomia que mais exemplarmente reflete, em termos sociais, culturais 
e políticos, a crise de transição da sociedade portuguesa no tempo de Cesário 
Verde e é em torno dela que a sua poesia vai se realizar e se constituir como obra 
representativa daquele momento histórico:

É evidente [...] que cidade e campo devem ser entendidos como significantes – 
cada um deles correspondendo a um conjunto de factos significativos  – e 
não como significados na obra de Cesário. Mas também são os pólos de um 
processo intelectual dinâmico, de uma viagem ideológica em que Cesário 
Verde procura reconciliar essas coordenadas antitéticas para poder definir a 
sua própria identidade. Essa viagem e essa procura tomam forma poética na 
estrutura característica de Cesário: o monólogo, o registo anotado de um passeio 
reflexivo durante o qual o sujeito procura entender a realidade compósita da qual 
é, ao mesmo tempo, uma parte e um observador isolado (Macedo, 1975, p. 55).

A viagem ideológica empreendida por Cesário Verde segue o caminho 
estabelecido por sua compreensão da antinomia cidade/campo. No início de suas 
atividades poéticas, a cidade significa, ao nível social, opressão, e o campo significa 
a recusa da opressão e a possibilidade do exercício da liberdade. Com o tempo, 
porém, vai havendo uma evolução no modo de conceber essa antinomia. Ao se 
identificar com o povo do campo, o poeta mergulha no mundo do trabalho e acaba 
desenvolvendo uma consciência mais complexa da realidade. Essa reformulação 
leva à transposição do contraste entre o campo e acidade para uma nova espécie 
de polaridade, que é o contraste entre a sociedade agrária e a sociedade industrial.

A cidade artificial torna-se equivalente às nações industriais do Norte e o 
campo – o natural oposto ao artificial – torna-se equivalente a Portugal, uma nação 
agrária do Sul identificada com o seu povo comum.

Ao identificar-se com o trabalhador do campo, porém, Cesário Verde acaba 
desenvolvendo a consciência de uma nova antinomia, entre os pobres e os ricos, 
compreendendo que as injustiças acontecem tanto no campo quanto na cidade. Essa 
consciência leva Cesário à equivalente percepção sociopolítica de que a ordem 
social existente é antinatural, a inversão do que deveria ser a ordem natural. A 
conclusão lógica será compreender que a sobrevivência da sociedade depende da 
restauração da ordem social natural.

Essa consciência começa a se esboçar aos poucos, à medida que o poeta se 
sensibiliza com o lugar e os sofrimentos de pobres e trabalhadores no contexto da 
indiferença cruel da burguesia urbana, como ocorre no poema “Desastre”, escrito 



104 Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Maria Lúcia Outeiro Fernandes

na primeira fase, publicado em jornal mas não incluído nas primeiras edições do 
seu livro. 

Ele ia numa maca, em ânsias, contrafeito,
Soltando fundos ais e trêmulos queixumes;
Caíra dum andaime e dera com o peito,
Pesada e secamente, em cima duns tapumes.

A brisa que balouça as árvores das praças,
Como uma mãe erguia ao leito os cortinados,
E dentro eu divisei o ungido das desgraças,
Trazendo em sangue negro os membros ensopados.

[...]
Findara honrosamente. As lutas, afinal,
Deixavam repousar essa criança escrava,
E a gente da província, atônita, exclamava:
“Que providências! Deus! Lá vai para o hospital!”

Por onde o morto passa há grupos, murmurinhos;
Mornas essências vêm duma perfumaria,
E cheira a peixe frito um armazém de vinhos,
Numa travessa escura em que não entra o dia!

Um fidalgote brada e duas prostitutas:
“Que espantos! Um rapaz servente de pedreiro!”
Bisonhos, devagar, passeiam uns recrutas
E conta-se o que foi na loja dum barbeiro.

[...]
E o desgraçado? Ah! Ah! Foi para a vala imensa,
Na tumba, e sem o adeus dos rudes camaradas:
Isto porque o patrão negou-lhes a licença,
O Inverno estava à porta e as obras atrasadas.

E antes, ao soletrar a narração do facto.,
Vinda numa local hipócrita e ligeira,
Berrara ao empreiteiro, um tanto estupefacto:
«Morreu! Pois não caísse! Alguma bebedeira!»

[...]
(Verde, 1983, p. 90-92).



105Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Helder Macedo, leitor de Cesário Verde

Numa postura um tanto paternalista, o sujeito lírico apresenta a triste sina 
de um jovem trabalhador, que cai de um andaime, por estar distraído observando 
a cidade, e agoniza, enquanto é conduzido numa maca improvisada por colegas 
de trabalho. O cortejo pelas ruas da cidade dá ensejo a que o poeta conduza o 
leitor a observar, como ele próprio faz, as reações de diversas figuras típicas que 
costumam frequentar as ruas de uma cidade. A consciência da espoliação das classes 
trabalhadoras começa a configurar-se na poesia de Cesário por meio da descrição 
fria, que contrasta com a dor da vítima e ressalta a indiferença cruel com que esses 
personagens, representantes da burguesa urbana, tratam o pobre trabalhador.

Com o desenvolvimento de seu percurso poético, Cesário Verde atinge 
uma compreensão mais profunda acerca da realidade sofrida das classes menos 
favorecidas, cuja exploração não se limite à cidade. Ao protesto contra a exploração 
dos trabalhadores urbanos, expresso no poema “Desastre”, vai corresponder 
o protesto contra a exploração dos trabalhadores rurais, denunciada no poema 
“Provincianas”, considerado o último poema de Cesário Verde, que o deixou 
inacabado. Depois de expor a cena das camponesas exploradas no trabalho difícil, 
o poeta apresenta a figura da “branca fidalga” completamente indiferente à sorte de 
suas “irmãs de leite”:

[...]
As moças desses labregos
Com altas botas barrosas
De se atirarem aos regos!

Ei-las que vêm às manadas
Com caras de sofrimento,
Nas grandes marchas forçadas!
Vêm ao trabalho, ao sustento,
Com foices, sachos, enxadas.

Ai o palheiro das servas
Se o feitor lhe tira as chaves!
Elas chegam às catervas,
Quando acasalam as aves
E se fecundam as ervas!...

II

Ao meio-dia na cama,
Branca fidalga o que julga
Das pequenas da su’ama?!
Vivem minadas da pulga,
Negras do tempo e da lama.



106 Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Maria Lúcia Outeiro Fernandes

Não é caso que a comova
Ver suas irmãs de leite,
Quer faça frio, quer chova,
Sem uma mamã que as deite
Na tepidez duma alcova?!

(Verde, s.d., p. 139-140).

A observação da realidade social leva Cesário Verde a uma compreensão cada 
vez mais comprometida com uma atitude política, que visa a uma conscientização 
para mudanças na estrutura da sociedade, tal como aparece nesse seu último 
poema, no qual o contraste esquemático entre campo e cidade é definitivamente 
transcendido.

Mas Cesário é um poeta e não um filósofo social. É pela leitura crítica da sua 
poesia, como poesia, que o todo da sua obra emerge exemplarmente como um “fato 
significativo” de um período de transição social profundamente relevante para a 
consciência portuguesa de Portugal. 

Considerações finais

A análise da questão ideológica aponta o engajamento com a luta por uma 
sociedade mais justa como um dos aspectos relevantes do realismo poético de 
Cesário Verde, mas é importante ressaltar que essa dimensão de crítica social 
está intimamente ligada ao desenvolvimento de uma escrita poética singular, que 
contribui para a criação de uma poesia moderna em Portugal. Helder Macedo analisa 
minuciosamente os procedimentos técnicos adotados na escrita e na composição 
dos poemas de Cesário Verde, desnudando seu método de criação. Ao contrário 
do que se pensa, o poeta realista não usa a linguagem como mero instrumento de 
comunicação, para transmitir o que poeta vê ou sente diante da realidade.

Helder Macedo vai mostrar que Cesário Verde aplica técnicas bastante 
elaboradas na construção das cenas que cria, mobilizando uma série de recursos de 
montagem, para captar a atenção do leitor e criar em sua mente as imagens que vão 
levá-lo a refletir sobre os temas propostos.

Para realizar essa análise, Macedo parte dos mesmos versos do poema 
“Contrariedades”, já que as ideias de Hippolyte Taine, o teórico do naturalismo 
e da crítica sociológica, também fundamenta o método de criação de Cesário 
Verde, como ele mesmo afirma no poema em questão. Desse modo, o crítico vai 
demonstrar que as práticas adotadas pelo poeta estão vinculadas à prática literária 
dos realistas franceses:

Para Taine, tudo o que existe (objetos, seres, paisagens, situações, imagens, 
sentimentos, sensações, memórias etc.) é um fato positivo, um acontecimento 
parcial de uma realidade concebida como o fluir constante desses mesmos fatos ou 



107Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Helder Macedo, leitor de Cesário Verde

acontecimentos inter-relacionados. Dessa perspectiva, qualquer distinção entre o 
mundo físico e o moral, ou entre a percepção objetiva e subjetiva do mundo torna-se 
absurda. O ser subjetivo é um compósito dinâmico de acontecimentos, sensações, 
imagens, recordações, ideias e resoluções, e a única realidade do “eu” é o fluir 
dos seus acontecimentos. Por um lado, o “eu” é entendido como um fenômeno 
positivo  – tão complexo ou tão contraditório quanto a realidade externa  – que, 
como tal, deve ser analisado. Por outro lado, “a função do artista é registrar o devir 
permanente da realidade, com toda a minúcia e todo o rigor” de uma investigação 
científica, para transformá-lo em obra de arte, colocando em relevo as inter-relações 
das partes, por meio da combinação singular e criativa das mesmas: 

O método poético de Cesário exemplifica admiravelmente este processo 
dinâmico. Os seus poemas mais importantes são o registro detalhado de passeios 
em que um “e” procura revelar, através de observações, comentários e reflexões, 
anotados e analisados nos mesmos termos que a realidade observada, as relações 
profundas e essenciais ou as relações obscuras e desconhecidas dentro dessa 
realidade compósita, sistematicamente transformada na escrita do poema, de 
modo que a sua visão final e totalizante se torna no poema ele próprio (Macedo, 
1975, p. 18). 

A análise crítica que Helder Macedo empreende da obra de Cesário Verde 
corrobora a ideia de que o poeta foi um legítimo representante das propostas realistas, 
tanto na crítica social, quanto na forma. A técnica da justaposição significativa, 
adotada por Gustave Flaubert, também foi explorada como método de criação por 
Cesário Verde. E a definição de novela estabelecida por Hippolyte Taine, “como 
um espelho a passar por uma estrada”, é igualmente aplicável à sua obra, na qual 
os poemas progridem numa série de sequências, “aparentemente acidentais de 
acontecimentos justapostos, cuja articulação metonímica é mais cinética do que 
visual, mais próxima da técnica cinematográfica de corte e montagem do que da 
técnica de composição pictórica” (Macedo, 1975, p. 18-19).

De modo que é necessário reconhecer que o trabalho crítico de Helder 
Macedo se tornou indispensável para a compreensão da poesia de Cesário Verde, 
tendo contribuído efetivamente para nos mostrar que existe, em seus versos, 
uma correlação harmoniosa entre o estilo, as técnicas de composição e a postura 
político-ideológica do poeta realista, um dos fundadores da poesia moderna em 
Portugal. 

FERNANDES, M. L. O. Helder Macedo, reader of Cesário Verde. Itinerários, 
Araraquara, n. 60, p. 95-108, jan./jun. 2025.



108 Itinerários, Araraquara, n. 60﻿﻿, p. 95-108, jan./jun. 2025

Maria Lúcia Outeiro Fernandes

�� ABSTRACT: In her tribute to Helder Macedo, the author first addresses some relevant 
aspects of the writer’s academic trajectory, highlighting his importance for the area of 
Literary Studies. Then, it focuses on the analysis of the contribution of the honoree as 
a reader and critic of the poet Cesário Verde, by addressing his political-ideological 
stance, the method of creation and composition, and the antinomy present in the 
Cesarean work between the city and the countryside. It concludes by showing that the 
critical analysis undertaken by Helder Macedo is relevant to understand the sensitivity 
of Cesário Verde, who manifests a singular moral revolt against social injustices and an 
unequivocal condemnation of them.

�� KEYWORDS: Helder Macedo. International Association of Lusitanists. Realistic 
poetry. Cesário Verde. Poetry and society.

REFERÊNCIAS

MACEDO, Helder. Alocução do presidente da comissão executiva ao 5º Congresso da 
Associação Internacional de Lusitanistas. In: EARLE, Thomas Foster (org.). Actas do 
Quinto Congresso da Associação Internacional de Lusitanistas. Oxford, Coimbra: 
Lidel, 1998a, p. 11-15.

MACEDO, Helder. Depoimento. Boletim do Centro de Estudos Jorge de Sena, FCL-
UNESP, Araraquara, ano 7, n. 14, p. 103-104, jul.-dez. 1998b. 

MACEDO, Helder. Nós - uma leitura de Cesário Verde. Lisboa: Plátano, 1075. (Temas 
Portugueses, 4).

SENA, Jorge de. Prefácio. In: MACEDO, Helder. Poesia 1957-1977. Lisboa: Moraes/
Círculo do Livro, 1979. p. 7-22. Disponível em: http://www.lerjorgedesena.letras.ufrj.br/
antologias/novo-prefacios-a-poesia-de-helder-macedo/ Acesso em: 13 maio 2025.

VERDE, Cesário. O livro de Cesário Verde. Introdução por Maria Ema Tarracha Ferreira. 
3. ed. Lisboa: Ulisseia, s.d. (Biblioteca Ulisseia de Autores Portugueses, 2)

VERDE, Cesário. Obra completa de Cesário Verde. Organização, prefácio e anotação de 
Joel Serrão. Lisboa: Livros Horizonte, 1983.

  


