
  

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  1 

  

CONTRAPONTOS ACERCA DA TEORIA DECOLONIAL: EM BUSCA DO QUE 

FOI NEGADO AO NEGRO 

 

CONTRAPUNTOS SOBRE LA TEORÍA DECOLONIAL: EN BUSCA DE LO QUE FUE 

NEGADO AL NEGRO 

 

COUNTERPOINTS ABOUT DECOLONIAL THEORY: IN SEARCH OF WHAT WAS 

DENIED TO THE BLACK MAN 

 

 

 

 

Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana SANTOS1 
e-mail: dpestana@usp.br  

 

 

 

 

Como referenciar este artigo: 

 

 

SANTOS, D. M. A. de A. P. Contrapontos acerca da teoria 

decolonial: em busca do que foi negado ao negro. Rev. Sem 

Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025. e-ISSN: 2358-

4238. DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834 

 
| Submetido em: 21/11/2024 

| Revisões requeridas em: 11/11/2025 

| Aprovado em: 20/11/2025 

| Publicado em: 29/12/2025 

 

 

Editor: Prof. Dr. Carlos Henrique Gileno 

Editor Adjunto Executivo: Prof. Dr. José Anderson Santos Cruz 

 

 

  

 
1 Universidade de São Paulo (USP), São Paulo – SP – Brasil. Mestre e Doutor em Educação, atua como pesquisador 

colaborador na Cátedra Otavio Frias Filho de Estudos em Comunicação, Democracia e Diversidade, vinculada ao 

Instituto de estudos avançados da Universidade de São Paulo (IEA-USP).  

https://orcid.org/0000-0002-1861-0902


Contrapontos acerca da teoria decolonial: em busca do que foi negado ao negro  

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  2 

 

 

RESUMO: O presente artigo analisa a contribuição da categoria conceitual e da dimensão 

pedagógica do cinema negro para o campo da teoria decolonial. Ao longo do texto, discutem-

se os fundamentos teóricos da modernidade, o processo de colonização epistêmica e suas 

implicações na ontologia dos sujeitos colonizados. Parte-se do entendimento de que a teleologia 

do cinema negro consiste na afirmação positiva do afrodescendente enquanto maioria 

historicamente minorizada, em oposição à hegemonia imagética euro-heteronormativa que 

sustenta hierarquias raciais, culturais e simbólicas. O estudo destaca a ressignificação dos 

olhares e das narrativas como elemento central de práticas antirracistas, articulando o cinema 

negro como espaço pedagógico e político. Sob uma perspectiva decolonial, o artigo também 

enfatiza o esperançar como prática coletiva que emerge em contextos cotidianos, escolares e 

comunitários, contribuindo para processos de ruptura da subalternização de povos e culturas. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Teoria decolonial. Negro. Cinema negro. Negação histórica. 

 

 

RESUMEN: Este artículo analiza la contribución de la categoría conceptual y de la dimensión 

pedagógica del cine negro al debate de la teoría decolonial. A lo largo del texto se presentan 

los fundamentos teóricos de la modernidad, el proceso de colonización epistémica y sus 

implicaciones en la ontología de los sujetos colonizados. Se sostiene que la teleología del cine 

negro reside en la afirmación positiva del afrodescendiente como mayoría históricamente 

minorizada, en contraposición a la hegemonía imagética euro-heteronormativa que reproduce 

jerarquías raciales y simbólicas. El estudio destaca la resignificación de las miradas y 

narrativas como base de prácticas antirracistas, comprendiendo el cine negro como un espacio 

pedagógico y político. Desde una perspectiva decolonial, también se aborda el esperanzar 

como práctica colectiva que emerge en contextos cotidianos y educativos, contribuyendo a 

procesos de ruptura de la subalternización de pueblos y culturas. 

 

PALABRAS CLAVE: Teoría decolonial. Negro. Cine negro. Negación histórica. 

 

 

ABSTRACT: This article examines the contribution of the conceptual category and 

pedagogical dimension of Black cinema to decolonial theory. The discussion addresses the 

theoretical foundations of modernity, the process of epistemic colonization, and its implications 

for the ontology of colonized subjects. Black cinema is understood as oriented toward the 

positive affirmation of African descendants as a historically minoritized majority, challenging 

the Euro-heteronormative imagetic hegemony that sustains racial and symbolic hierarchies. 

The study emphasizes the re-signification of gazes and narratives as central to antiracist 

practices, positioning Black cinema as both a pedagogical and political space. From a 

decolonial perspective, the article also highlights hope as a collective practice that emerges 

from everyday, educational, and community contexts, contributing to processes aimed at 

disrupting the subalternization of peoples and cultures. 

 

KEYWORDS: Decolonial theory. Black. Black cinema. Historical negation.

 

  



Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana SANTOS 

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  3 

 

Notas introdutórias sobre a decolonialidade 

 

É urgente refletir sobre a ideia de modernidade enlaçada no processo de colonização 

epistêmica cultural negra e de suas relações com a ontologia dos sujeitos afrodescendentes 

existentes em minoria iberoásio-afroameríndia colonizados em tantas instâncias. 

É necessário jogar luz sobre como as desigualdades se constituem no presente tempo, 

lutas e denúncias contra o racismo, com olhares à justiça social e reparações de uma série de 

exclusões e apropriações de ordem cultural que foram impostas aos negros que historicamente 

se mantiveram (ou ainda no presente) às margens da participação sociopolítica como um direito 

à cidadania inclusiva e aqui frisamos a sua identidade.  

Por cidadania inclusiva entendemos como a possibilidade de abrir espaços para um 

trabalho compartilhado entre educação e desenvolvimento inclusivo, no dialogar criticamente 

sobre questões de discriminação e preconceito. Frente ao exposto, Skovsmose (2023, p. 24) nos 

indaga “why are some groups of people more visible in the magazines than others? How do 

such priorities occur? Why do such priorities imply for perceptions of black people?”2. 

Os termos decolonialidade e descolonialidade possuem ambos, em seus usos no campo 

da pesquisa educacional, uma polissemia caracterizada. Isso significa que ao mesmo tempo que 

encontramos diferenças no campo etimológico, podemos perceber uma diferenciação também 

no campo semântico. 

Desse modo, à luz da formulação de Quijano (1992a), o conceito de decolonialidade 

emerge como uma negação epistêmico-ontológica da ideia de totalidade que sustenta o projeto 

moderno europeu. Tal noção de totalidade não se constitui como uma descrição neutra da 

realidade social, mas como uma operação histórica de poder que pretende universalizar uma 

experiência particular. A partir do processo de colonização europeia no chamado Novo Mundo, 

entre o final do século XV e o início do século XVI, estruturam-se dois eixos fundamentais do 

padrão moderno colonial de poder: a raça como princípio organizador das hierarquias sociais e 

a modernidade como narrativa legitimadora dessa ordem. Essas categorias passam a operar 

conjuntamente, produzindo uma leitura do mundo na qual os padrões éticos, estéticos, políticos 

e morais europeus são naturalizados como universais, enquanto outras formas de existência e 

conhecimento são subalternizadas ou negadas. 

 
2 “Por que é que alguns grupos de pessoas são mais visíveis nas revistas do que outros? Como é que essas 

prioridades ocorrem? O que é que essas prioridades implicam para as percepções dos negros?”. 



Contrapontos acerca da teoria decolonial: em busca do que foi negado ao negro  

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  4 

 

Essa construção sustenta uma concepção de totalidade profundamente marcada por uma 

visão organicista da sociedade, entendida como um corpo homogêneo, dotado de um centro 

racional que governa suas partes periféricas. Conforme argumenta Quijano (1992a), essa 

perspectiva foi decisiva para a consolidação da ideia de totalidade social, pois permitiu pensar 

a sociedade como uma unidade coerente e funcional. No entanto, tal unidade é apenas aparente, 

uma vez que o ordenamento colonial nunca integrou plenamente os sujeitos colonizados a essa 

totalidade. Como o próprio autor enfatiza, a modernidade iluminista europeia restringiu as 

categorias de humanidade e sociedade aos povos considerados ocidentais, estendendo-as aos 

demais apenas de forma formal e sem efeitos concretos.  

Assim, a decolonialidade não apenas questiona essa falsa universalidade, mas 

desestabiliza o próprio fundamento ontológico de uma totalidade que se constituiu pela 

exclusão sistemática de povos, saberes e modos de existência. Assim, por meio da negação de 

uma estrutura histórica previamente constituída para responder prioritariamente aos padrões 

econômicos, políticos e simbólicos europeus, emerge um movimento de oposição que busca 

reconstruir uma imagem historicamente interditada. Trata-se menos de restaurar uma identidade 

perdida e mais de produzir aquilo que nunca pôde existir, uma vez que foi sistematicamente 

impossibilitado pela hegemonia eurocêntrica e, em sua atualização contemporânea, euro-USA-

cêntrica. Essa configuração é caracterizada por Quijano (1992a) como a díade racionalidade 

modernidade, entendida como um complexo cultural que se consolidou simultaneamente à 

dominação colonial europeia e foi instituído como paradigma universal de conhecimento e de 

relação entre a humanidade e o mundo. Conforme afirma o autor,  

 

durante el mismo período en que se consolidaba la dominación colonial 

europea, se fue constituyendo el complejo cultural conocido como la 

racionalidad modernidad europea, el cual fue establecido como un paradigma 

universal de conocimiento y de relación entre la humanidad y el resto del 

mundo (Quijano, 1992a, p. 14).  

 

Tal universalização operou como fundamento epistêmico de uma hierarquização global 

que definiu quais saberes, corpos e existências seriam reconhecidos como plenamente humanos. 

Todavia, segundo o próprio Quijano (1992a) o gesto de negação proposto pela 

decolonialidade não implica o abandono da ideia de totalidade em si, mas a crítica radical às 

imagens e pressupostos que a constituíram no interior da modernidade europeia. O autor 

sustenta que o enfrentamento da colonialidade exige o resgate, por parte dos sujeitos 

colonizados, de dois eixos centrais: a epistemologia e a ontologia, entendidas como campos 

historicamente expropriados.  



Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana SANTOS 

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  5 

 

Nesse sentido, afirma que:  

 

no es necesario recusar toda idea de totalidad para desprenderse de las ideas e 

imágenes con las cuales se elaboró esa categoría dentro de la modernidad 

europea. Lo que hay que hacer es algo muy distinto: liberar la producción del 

conocimiento, de la reflexión y de la comunicación, de los baches de la 

racionalidad modernidad europea (Quijano, 1992a, p. 19).  

 

A decolonialidade, portanto, configura-se como um processo de desconstrução 

epistemológica, política e ideológica da chamada Matriz Colonial de Poder, definida por 

Mignolo (2014) como o conjunto articulado de mecanismos de controle da economia, da 

autoridade, da natureza, da sexualidade, do gênero, da subjetividade e do conhecimento. 

Diferentemente das formulações clássicas de opressão em Marx ou Freire, a colonialidade do 

poder refere-se a um dispositivo estrutural inventado como condição de possibilidade da própria 

modernidade, inaugurado no contexto da expansão europeia a partir do século XV e sustentado 

por tecnologias de guerra, pela consolidação dos Estados nacionais e pela racialização da 

diferença como princípio organizador da ordem mundial. 

Outro ponto que cabe destacar e, que se soma ao já exposto, refere-se ao objeto próprio 

da decolonialidade. Isso significa que se nos voltarmos ao conceito de matriz colonial de poder 

como descrito por Mignolo (2014) nota-se que o controle por parte de um grupo de poder sobre 

outro arrefece as relações socioculturais no interior das estruturas, levando a antagonismos e 

geração de ressignificações.  

Dessa maneira, frente ao controle da economia por agentes específicos, como grupos 

empresariais e mercados transnacionais, emergem movimentos de contestação que buscam 

tensionar as estruturas materiais da colonialidade. De modo análogo, diante do controle 

histórico exercido sobre o gênero e a sexualidade, constituem-se os movimentos feministas, 

negros e LGBTQIAPN+, enquanto, no campo da subjetividade e da produção do conhecimento, 

consolidam-se as lutas pela decolonização epistêmica. Essas frentes não atuam de forma 

isolada, mas compõem um conjunto articulado de resistências à Matriz Colonial de Poder 

descrita por Aníbal Quijano (1992a). Nesse contexto, torna-se recorrente, sobretudo na última 

década, o uso da expressão lugar de fala em eventos científicos e publicações acadêmicas, a 

qual remete ao reconhecimento de que todo enunciado é produzido a partir de uma posição 

situada, atravessada por relações de poder, por condições históricas específicas e por 

experiências socialmente marcadas. Falar em lugar de fala, portanto, não se reduz a uma 

autorização individual, mas implica compreender que o conhecimento é inseparável do lugar 

social, político e histórico de onde se enuncia. 



Contrapontos acerca da teoria decolonial: em busca do que foi negado ao negro  

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  6 

 

Nessa mesma direção, Nelson Maldonado-Torres (2007) aprofunda a reflexão 

inaugurada por Quijano ao propor o conceito de colonialidade do ser, ampliando o escopo da 

decolonialidade para além das dimensões do poder e do saber. Dialogando criticamente com a 

ontologia de Martin Heidegger, o autor sustenta que a colonialidade opera também no plano da 

experiência vivida, afetando a constituição ontológica dos sujeitos colonizados. Conforme 

afirma Maldonado-Torres (2007), se a colonialidade do poder diz respeito às formas modernas 

de exploração e dominação e a colonialidade do saber se relaciona ao papel da epistemologia 

na reprodução de regimes coloniais de pensamento, a colonialidade do ser refere-se às marcas 

profundas da colonização na existência, na linguagem e na experiência cotidiana dos sujeitos. 

Trata-se, portanto, de compreender como a dominação colonial produz sujeitos desumanizados, 

ontologicamente inferiorizados, cuja existência é permanentemente questionada ou negada. 

No que se refere à distinção entre os termos descolonialidade e decolonialidade, autores 

como Miglievich-Ribeiro e Romera (2018) assinalam que o primeiro tende a ser mobilizado 

como um processo de supressão de elementos considerados exógenos, com vistas à afirmação 

de uma suposta pureza cultural ou epistêmica. Já a perspectiva assumida neste trabalho filia-se 

à compreensão proposta por Quijano (1992a), que adota o termo decolonialidade para indicar 

um movimento crítico, relacional e histórico de enfrentamento à colonialidade, sem a ilusão de 

retorno a um estado originário não contaminado. A partir dessa opção teórica, podem ser 

delineadas quatro dimensões analíticas interdependentes: a decolonialidade do pensamento, a 

decolonialidade da formação político-ideológica, a decolonialidade da estrutura 

sociogeográfica e a decolonialidade ontológica. 

No interior dessa abordagem, a decolonialidade do pensamento refere-se não apenas ao 

conjunto de valores culturais compartilhados por um grupo social, mas à sua própria 

epistemologia, construída nas interações históricas com outros grupos, muitas vezes em 

contextos de conflito e assimetria. O termo sentimento, nesse marco teórico, não designa 

emoções individuais, mas a capacidade de reconhecimento de pertencimento e de identificação 

coletiva. É esse conjunto de valores, tradições e referências simbólicas que orienta o que pode 

ou não ser feito, dito ou legitimado socialmente. Por essa razão, temas como representação, 

representatividade, multiculturalismo, indigenismo e gênero exigem, de modo incontornável, 

um debate político e moral, pois não se configuram como dados naturais ou universais da 

condição humana. Tratam-se, antes, de produções históricas e sociais que organizam regimes 

de visibilidade, reconhecimento e pertencimento, definindo modos específicos de ser, existir e 

habitar o mundo. Nessa perspectiva, toda formulação ideológica implica, por coexistência, uma 



Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana SANTOS 

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  7 

 

dimensão política, uma vez que os sistemas de valores e significações orientam práticas 

concretas de organização social. Assim, o estabelecimento ou a recusa de alianças políticas não 

apenas estrutura relações de poder, mas também intervém diretamente na configuração do 

espaço geográfico, produzindo centros, margens, fronteiras e zonas de exclusão. 

É nesse horizonte que a ontologia se apresenta como passível de decolonialidade. 

Conforme argumenta Aníbal Quijano (1992a), embora o colonialismo político formal tenha 

sido superado, a relação entre a cultura europeia dita ocidental e as demais culturas permanece 

marcada por uma lógica de dominação colonial. Tal dominação não se limita a uma 

subordinação externa entre culturas, mas opera de maneira profunda por meio da colonização 

do imaginário dos sujeitos dominados, atuando em sua interioridade e integrando-se, em certa 

medida, à própria constituição de seus referenciais simbólicos. Desse modo, a colonialidade 

incide diretamente sobre a forma como os sujeitos percebem a si mesmos e ao mundo, 

interferindo na construção de sentidos, valores e identidades. 

Isso implica reconhecer que a compreensão do sujeito enquanto self não é autônoma 

nem isolada, mas depende das condições político-ideológicas, sociogeográficas e, sobretudo, 

culturais nas quais se encontra inserido. Nessa tese, o vocábulo self será adotado para designar 

os aspectos ontológicos que emergem da experiência coletiva de um determinado agrupamento 

social, compreendendo o sujeito como resultado de relações históricas e estruturais. Assim, 

afirma-se que o self é constituído pela estrutura social ao mesmo tempo em que a reproduz e a 

transforma, evidenciando uma relação dialética na qual ontologia e organização social se co-

implicam de forma contínua. 

 

 

A construção da ideia de Modernidade  

 

No ano de 1492, em pleno século XV, o navegador genovês Cristóvão Colombo, a 

serviço da Coroa de Castela e Aragão, comunicou às autoridades reais espanholas a chegada a 

terras até então desconhecidas pelos europeus, às quais atribuiu a denominação de Novo Mundo. 

Em carta endereçada à Isabel I de Castela, também conhecida como Isabel, a Católica, Colombo 

descreveu de forma minuciosa as características geográficas, naturais e humanas encontradas 

por sua frota, bem como as possibilidades econômicas e políticas que tais territórios poderiam 

oferecer à expansão do poder ibérico. Tal narrativa inaugura, no plano discursivo europeu, um 

marco fundacional da modernidade colonial, na medida em que transforma terras habitadas em 

espaços disponíveis à conquista, à exploração e à apropriação simbólica. 



Contrapontos acerca da teoria decolonial: em busca do que foi negado ao negro  

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  8 

 

Alguns anos depois, em 1500, a Coroa portuguesa, já engajada no projeto de expansão 

ultramarina, financiou uma expedição marítima que, oficialmente, buscava alcançar as Índias 

por uma rota alternativa. Em decorrência de desvios de navegação, intencionais ou não, a frota 

comandada por Pedro Álvares Cabral avistou terras firmes no Atlântico Sul, correspondentes 

ao que hoje se reconhece como parte do território da Abya Yala. Esse encontro, longe de 

representar um acaso isolado, inscreve-se no movimento mais amplo de invenção da 

modernidade europeia, conforme argumenta Walsh (2018), e articula-se à emergência da ideia 

de raça como princípio organizador das relações sociais, políticas e econômicas impostas aos 

povos originários do continente americano. 

Diante dessas novas terras, a lógica político-religiosa europeia passou a operar de forma 

decisiva. À época, ocupava o trono pontifício o papa Alexandre VI, também conhecido como 

Rodrigo de Borja, cuja atuação esteve profundamente vinculada aos interesses geopolíticos das 

monarquias ibéricas. Por meio da bula Inter Coetera, promulgada em 1493, o pontífice 

legitimou, sob o manto da autoridade divina, a divisão das terras situadas a oeste do meridiano 

estabelecido entre os reinos de Portugal e de Castela e Aragão. Mais do que um ato diplomático, 

tal documento instituiu as bases de uma colonização sacralizada, na qual a expansão territorial 

e econômica foi justificada como missão civilizatória e cristianizadora. 

No plano interno europeu, o século XV foi marcado por profundas transformações 

sociais, políticas e econômicas. O declínio do sistema feudal, baseado na suserania e na 

vassalagem, deu lugar a processos de centralização do poder em torno de lideranças político-

militares, que mais tarde se consolidariam nos regimes absolutistas. Paralelamente, 

intensificaram-se a fome, a pobreza e a criminalidade, enquanto a Igreja exercia forte controle 

sobre a moral, a espiritualidade e as concepções ontológicas, estabelecendo normas de conduta 

consideradas universais. Nesse contexto de crise e reconfiguração, tornava-se cada vez mais 

urgente a reorganização econômica e social dos reinos europeus. 

É nesse cenário que se consolida a ideia de modernidade, entendida como ruptura com 

a ordem medieval e como afirmação do novo enquanto valor. A expansão ultramarina, 

associada à busca por novos territórios de compra, venda e produção, constitui um dos pilares 

desse processo, dando origem ao que se convencionou chamar de era moderna. Contudo, como 

assinalam Prado e Pellegrino (2020), a apropriação de novos territórios impôs aos reinos 

ibéricos dois desafios centrais: a necessidade de mão de obra e o investimento de capital. O 

primeiro foi enfrentado, segundo Aníbal Quijano (1992a), por meio da invenção da ideia de 

raça e de sua hierarquização, posteriormente legitimada pelo discurso teológico. O segundo foi 



Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana SANTOS 

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  9 

 

progressivamente solucionado mediante alianças comerciais e disputas entre potências 

europeias, envolvendo França, Inglaterra, Holanda e outros Estados emergentes. 

É precisamente entre o final do século XV e o início do XVI que se consolida o processo 

denominado colonização. Entende-se aqui colonização como o movimento sistemático de 

invasão, apropriação territorial e supressão das culturas autóctones, orientado por interesses 

econômicos e sustentado pela violência material e simbólica. Para que tal processo se efetive, 

conforme Quijano (1992a), três elementos são indispensáveis: sujeitos submetidos à força, um 

território a ser apropriado e um objetivo econômico claramente definido. No contexto da 

América Latina, esses elementos manifestaram-se na tentativa de subordinação dos povos 

indígenas aos modos de produção e às formas de vida europeias, na expansão territorial 

viabilizada por avanços tecnológicos e expedições internas, e na centralidade da acumulação 

de capital como finalidade última da empresa colonial. 

Nessa direção, é fundamental reconhecer que o território que hoje corresponde ao Brasil 

não era habitado por um grupo homogêneo, mas por uma multiplicidade de povos originários, 

com organizações sociais, políticas e culturais diversas. As relações entre esses grupos incluíam 

alianças, disputas e conflitos internos, o que desestabiliza leituras simplificadoras sobre a 

colonização e reforça a necessidade de compreender a Abya Yala como um espaço 

historicamente complexo, plural e profundamente marcado pela violência colonial. 

Se considerarmos, por exemplo, as demais regiões que compõem o extenso Cone Sul e 

o conjunto do continente americano, Prado e Pellegrino (2014) evidenciam que o processo 

denominado conquista não incidiu sobre territórios vazios ou desprovidos de organização 

social. Segundo as autoras, quando os espanhóis chegaram à ilha caribenha denominada 

Hispaniola, em 12 de outubro de 1492, estima-se que o continente americano abrigasse cerca 

de 57 milhões e 300 mil habitantes. A região da Mesoamérica, correspondente ao atual território 

mexicano, apresentava a maior densidade populacional, com aproximadamente 21 milhões e 

400 mil nativos, seguida pela região andina, com cerca de 11 milhões e 500 mil habitantes, 

pelas planícies da América do Sul, com 8 milhões e 500 mil indígenas, e, por fim, pela América 

do Norte, que apresentava população inferior à do Caribe e da América Central. 

A partir desses dados, torna-se incontornável afirmar que as Américas não foram, em 

nenhum momento, descobertas. Não há descoberta possível quando se trata de territórios 

amplamente habitados, organizados social, política e culturalmente por milhões de sujeitos. 

Como sustentar a narrativa da descoberta diante da existência de civilizações com milênios de 

história, cujas cosmologias, formas de relação com a natureza e modos de produção divergiam 



Contrapontos acerca da teoria decolonial: em busca do que foi negado ao negro  

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  10 

 

radicalmente da racionalidade branca e europeia? Tais questionamentos não se limitam a uma 

crítica terminológica, mas desvelam o caráter profundamente ideológico da narrativa colonial. 

Nesse sentido, a colonização extraeuropeia deve ser compreendida como um movimento 

político-ideológico que operou prioritariamente no plano da epistême, produzindo uma 

reorganização forçada dos saberes, das memórias e das formas de existência dos povos 

colonizados. Ao cristalizar-se como regime duradouro de poder, esse processo não apenas 

legitimou a violência material e simbólica exercida sobre os povos originários, como também 

redesenhou a geografia dos continentes a partir de interesses coloniais, apagando histórias, 

fronteiras e racionalidades que não se ajustavam ao projeto moderno europeu. 

Diante desse movimento socioantropológico, sobretudo marcado pelas formas próprias 

de organização, espiritualidade e relação com a natureza dos povos autóctones, os 

representantes da Igreja Católica foram investidos, no discurso colonial, do papel de agentes da 

salvação. Tal atribuição não é neutra, pois toda salvação pressupõe um perigo previamente 

construído. No caso em questão, os povos originários passaram a ser concebidos como sujeitos 

a serem salvos de si próprios, de suas cosmologias, de seus modos de vida e de suas formas de 

existência. A lógica soteriológica colonial operava a partir da cisão entre corpo e alma: 

enquanto a alma deveria ser conduzida ao reino divino cristão, o corpo era reduzido à força de 

trabalho disponível para a sustentação das aldeias missionárias e do projeto colonial como um 

todo. 

Desse modo, a colonização não se limitou à posse territorial e à exploração sistemática 

da mão de obra, mas impôs também uma obrigação moral e espiritual aos povos autóctones, 

qual seja, a conversão religiosa e a incorporação dos valores culturais europeus. Nesse ponto, 

evidencia-se uma segunda dimensão estruturante do processo colonial, a invenção do conceito 

moderno de humanidade. Tal conceito não se constituiu como universal, mas como um 

dispositivo de exclusão, no qual apenas determinados sujeitos, portadores de uma racionalidade 

cristã e europeia, eram reconhecidos como plenamente humanos, enquanto os demais eram 

situados em graus inferiores de existência. 

Assim, para além da invenção da modernidade, inaugurada pelo encontro violento com 

as novas terras e pela imposição de um domínio ontológico europeu, consolida-se, a partir do 

século XVI, uma nova moralidade de matriz cristã. Essa moralidade funda-se em uma 

segmentação étnica hierarquizada, que associa humanidade, racionalidade e salvação à 

branquitude europeia, produzindo efeitos duradouros que atravessam os séculos e permanecem 

operantes nas estruturas sociais, culturais e simbólicas contemporâneas. 



Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana SANTOS 

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  11 

 

 

 

A memória da escravidão materializada culturalmente em mostras e museus  

 

Em busca do que foi negado, usurpado, jogamos luz sobre as rotas transatlânticas que 

carregam a memória da escravidão, com um enfoque multidisciplinar que envolve história, 

antropologia e estudos culturais. Através dessa análise, buscamos compreender como essas 

rotas são um testemunho vivo de um passado marcado por violência e opressão, e como elas 

podem ser mobilizadas para promover a justiça social e a reconciliação histórica. 

As rotas transatlânticas da escravidão representam um legado sombrio da história 

humana, que influenciou profundamente a formação de sociedades e culturas em ambos os 

lados do oceano Atlântico. O comércio de escravos, que se estendeu por mais de três séculos, 

deixou um impacto duradouro não apenas nas vidas daqueles que foram subjugados, mas 

também na identidade coletiva das nações envolvidas.  

As rotas transatlânticas que carregam a memória da escravidão são testemunhos 

tangíveis de um passado trágico e inegável. Através do estudo e da crítica dessas rotas, podemos 

enfrentar as feridas do passado e buscar justiça social e reconciliação histórica. A preservação 

da memória da escravidão por meio de museus, memoriais e sítios históricos. 

Neste ínterim, é preciso lembrar sobre a apropriação eurocêntrica racista: uma reflexão 

crítica sobre a presença de peças de origens asiáticas, ameríndias e africanas nos museus 

europeus e estadunidenses. 

A memória da escravidão tem sido materializada culturalmente, em diferentes contextos 

nacionais e institucionais, por meio de museus, exposições e espaços de memória que buscam 

tornar visível um passado historicamente marcado pela violência, pela expropriação e pela 

desumanização de populações negras. Em âmbito internacional, instituições como o 

International Slavery Museum assumem explicitamente a tarefa de narrar o comércio 

transatlântico de pessoas escravizadas, articulando objetos, documentos e narrativas que 

conectam a escravidão aos legados contemporâneos do racismo estrutural.  

De modo semelhante, o The Legacy Museum propõe uma leitura histórica contínua, ao 

relacionar a escravidão ao linchamento, à segregação racial e ao encarceramento em massa, 

evidenciando que a violência racial não constitui um desvio do projeto moderno, mas uma de 

suas permanências estruturais. Já no continente africano, espaços como a House of Slaves e o 

Badagry Heritage Museum operam como lugares de memória profundamente simbólicos, nos 

quais a materialidade do cativeiro, como algemas, celas e rotas de embarque, confronta o 



Contrapontos acerca da teoria decolonial: em busca do que foi negado ao negro  

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  12 

 

visitante com a experiência concreta da diáspora forçada e com o trauma coletivo inscrito no 

território. 

No contexto brasileiro, a memória da escravidão também tem sido progressivamente 

incorporada a políticas museológicas e exposições temporárias e permanentes, ainda que de 

forma desigual e tensionada. A exposição Para além da escravidão, realizada no Museu 

Histórico Nacional em cooperação com o Smithsonian, constitui um exemplo relevante ao 

deslocar o foco exclusivo do sofrimento para incluir narrativas de resistência, agência e 

produção cultural negra. Iniciativas como o Inventário dos Lugares de Memória da Escravidão 

e da História dos Africanos Escravizados no Brasil ampliam esse movimento ao reconhecer 

sítios urbanos, portos, cemitérios, quilombos e trajetórias que estruturaram a economia 

escravista, inscrevendo a escravidão na geografia cotidiana das cidades.  

Em conjunto, esses exemplos revelam que a musealização da escravidão não é um gesto 

neutro de preservação do passado, mas um campo de disputa simbólica no qual se decide quem 

narra, a partir de quais referenciais e com quais implicações éticas e políticas. Quando essas 

mostras conseguem romper com a lógica eurocêntrica da exibição descontextualizada e 

incorporam a voz, a memória e a autoria dos descendentes dos escravizados, elas se tornam 

dispositivos pedagógicos potentes de enfrentamento da colonialidade, contribuindo para a 

reconfiguração das políticas de memória, reconhecimento e justiça histórica. 

 

 

Notas (in)conclusivas 

 

Não se pode ignorar a contradição constitutiva presente em numerosos museus europeus 

e estadunidenses, cujos acervos abrigam peças de origens asiáticas, ameríndias e africanas 

obtidas, em grande medida, por meio de práticas de exploração e dominação coloniais. 

Frequentemente, esses artefatos são expostos de forma descontextualizada, dissociados de suas 

histórias, cosmologias e sistemas simbólicos, o que resulta em uma violação da dignidade dos 

povos ibero-ásio-afro-ameríndios e na negação de sua existência enquanto sujeitos históricos. 

Tal prática não apenas esvazia o sentido cultural dessas produções, como também reforça uma 

lógica eurocêntrica racista que perpetua assimetrias de poder e silencia as comunidades de 

origem. 

Essa apropriação museológica evidencia a persistente ausência de representatividade e 

de voz das populações marginalizadas nos espaços institucionais de legitimação cultural. Ao 

ignorar os contextos éticos, históricos e políticos envolvidos na aquisição dessas peças, os 



Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana SANTOS 

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  13 

 

museus contribuem para a manutenção de hierarquias simbólicas sustentadas por estereótipos 

e preconceitos, naturalizando a colonialidade como narrativa universal. Trata-se, portanto, de 

um processo que não se limita à posse material dos objetos, mas que incide diretamente sobre 

a produção do conhecimento, da memória e da história oficial. 

Nesse horizonte crítico, o cinema negro apresenta-se como um campo privilegiado de 

enfrentamento dessa lógica de apropriação eurocêntrica. Ao colocar afrodescendentes e outras 

minorias no lugar de sujeitos da narrativa, e não de objetos de representação, o cinema negro 

possibilita a construção de imagens contra-hegemônicas, nas quais as próprias comunidades 

elaboram e disputam suas representações culturais. Sua dimensão pedagógica reside justamente 

na afirmação positiva do afrodescendente como autor da realidade cinematográfica e, de forma 

ampliada, na valorização da imagem do ibero-ásio-afro-ameríndio frente ao poder excludente 

da euroheteronormatividade, que fragmenta e hierarquiza os traços epistêmicos da ibericidade, 

da asiaticidade, da africanidade e da amerindidade. Dessa forma, o cinema negro não apenas 

desconstrói estereótipos, mas contribui para a reconfiguração ética e política dos regimes de 

visibilidade e reconhecimento. 

Como nos ensina Nunes, Souza e Santos (2022), questões raciais possuem papeis 

fundamentais para compreendermos esses processos. E com base nisso é inegável refletirmos 

sobre essas variáveis que envolvem o afrodescendente, sua identidade e a sua trajetória histórica 

negligenciada. 

A falta de representatividade e de voz das comunidades marginalizadas também é uma 

característica da apropriação eurocêntrica racista nos museus. As peças de origens asiáticas, 

ameríndias e africanas são frequentemente exibidas sem a presença de representantes das 

comunidades de origem, e sem a possibilidade dessas comunidades se expressarem sobre a 

forma como suas culturas estão sendo apresentadas e representadas nos museus em todo mundo. 

A insistente produção de dominação eurocêntrica, feita por meio de estereótipos de 

inferioridade do ibero-ásio-afroameríndio, em proveito do mito de superioridade do branco 

eurocidental, no cinema e no audiovisual como um todo. 

Ao chegar a estas considerações finais, importa que o leitor compreenda que a questão 

central aqui discutida não se restringe a um exercício retrospectivo de análise histórica, mas 

incide diretamente sobre os modos contemporâneos de produção de sentido, de reconhecimento 

e de legitimidade social. Quando se afirma que ao negro foi negada a humanidade plena, está-

se apontando para um processo estrutural no qual a modernidade instituiu uma medida do 

humano ancorada na branquitude, relegando os sujeitos negros a posições ontologicamente 



Contrapontos acerca da teoria decolonial: em busca do que foi negado ao negro  

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  14 

 

inferiores. Essa negação não se limitou à exploração material dos corpos, mas operou de forma 

mais profunda, ao incidir sobre o imaginário, a linguagem, a produção do conhecimento e as 

instituições culturais responsáveis por organizar a memória social. Assim, o negro foi 

historicamente privado do estatuto de sujeito pleno, sendo reiteradamente posicionado como 

objeto de trabalho, de tutela, de exotização ou de silêncio. 

Nesse sentido, o que foi negado ao negro inclui o direito à autoria de si e do mundo, isto 

é, a possibilidade de produzir narrativas legítimas sobre sua própria existência, suas 

experiências e suas formas de compreender a realidade. A colonialidade do poder, do saber e 

do ser, conforme discutida ao longo do artigo, estruturou regimes de visibilidade que 

determinaram quem pode aparecer, falar e ser reconhecido como produtor de cultura, ciência e 

história. Tal dinâmica permanece operante em espaços como museus, arquivos e meios 

audiovisuais, nos quais objetos, imagens e memórias negras são frequentemente exibidos de 

maneira descontextualizada, sem a participação efetiva das comunidades de origem e sem 

problematização ética de sua apropriação. Trata-se, portanto, de uma negação que ultrapassa o 

plano simbólico e se traduz em práticas institucionais concretas de silenciamento e exclusão. 

É nesse horizonte que o cinema negro se afirma, neste trabalho, como um campo 

privilegiado de enfrentamento à colonialidade. Ao deslocar afrodescendentes e outros sujeitos 

historicamente marginalizados do lugar de objetos de representação para o de sujeitos da 

narrativa, o cinema negro inaugura formas contra-hegemônicas de produzir imagens e sentidos. 

Sua dimensão pedagógica reside na afirmação positiva do afrodescendente como autor da 

realidade cinematográfica e, de modo ampliado, na disputa pelos regimes de visibilidade que 

estruturam o imaginário social. Assim, mais do que um recurso estético ou identitário, o cinema 

negro constitui-se como prática política e formativa, capaz de tensionar a moralidade moderna 

que separou corpo e alma, que justificou a dominação como salvação e que naturalizou a 

hierarquização racial. 

Por fim, estas considerações reafirmam que a decolonialidade, tal como mobilizada 

neste artigo, não se encerra como categoria analítica, mas se projeta como tarefa ética, 

epistemológica e pedagógica. Buscar aquilo que foi negado ao negro implica reivindicar 

humanidade, ontologia e epistemologia, mas também reconfigurar políticas de memória, 

práticas educativas e critérios de legitimação cultural. Trata-se de um processo que exige a 

revisão crítica das narrativas instituídas e o reconhecimento de que a história moderna foi 

organizada de modo a autorizar algumas vozes e silenciar outras.  

Para onde vamos? 



Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana SANTOS 

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  15 

 

 

AGRADECIMENTOS: À CAPES por fornecer subsídios para essa pesquisa. 

  



Contrapontos acerca da teoria decolonial: em busca do que foi negado ao negro  

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  16 

 

REFERÊNCIAS 

BOAS, F. Antropologia cultural. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 

MALDONADO-TORRES, N. On the coloniality of being: contributions to the development 

of a concept. Cultural Studies, v. 21, n. 2–3, p. 240–270, 2007.  

MEAD, G. H. Espiritu, persona y sociedad: desde el punto de vista del condutismo social. 

Barcelona: Paidos, 1982. [Trabalho original publicado em 1934]. 

MIGLIEVICH-RIBEIRO, A.; ROMERA, E. Orientações para uma descolonização do 

conhecimento: um diálogo entre Darcy Ribeiro e Enrique Dussel. Sociologias, Porto Alegre, 

v. 20, n. 47, 2018.  

MIGNOLO, W. O controle dos corpos e dos saberes. Entrevista com Walter Mignolo. 

Tradução de André Langer. Revista IHU, São Leopoldo, jul. 2014. Disponível em: 

http://www.ihu.unisinos.br/noticias/533148-o-controle-dos-corpos-e-dos-saberes-entrevista-

com-walter-mignolo. Acesso em: 12 jan. 2024. 

NUNES, H. C. B.; SOUZA, K.; SANTOS, D. M. A. de A. P. dos. Branco sai, preto fica: notas 

da cinematografia contemporânea sobre o racismo e a multiculturalidade na migração. In: 

PRUDENTE, C. L.; ALMEIDA, R. de. (org.). Cinema Negro: uma revisão crítica das 

linguagens. 1. ed. São Paulo: FEUSP, 2022. v. 1, p. 125–141. Disponível em: 

https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/view/946/857/3115. Acesso 

em: 12 jan. 2024. 

PRADO, M. L.; PELLEGRINO, G. História da América Latina. São Paulo: Contexto, 

2014. 206 p. 

PRUDENTE, C. L. A dimensão pedagógica do Cinema Negro: a imagem de afirmação 

positiva do ibero-ásio-afro-ameríndio. Extraprensa, São Paulo, v. 13, n. 1, p. 6–25, 2019a.  

PRUDENTE, C. L. Étnico léxico: para compreensão do autor. In: PRUDENTE, C. L.; 

SILVA, D. C. (org.). A dimensão pedagógica do cinema negro: aspectos de uma arte para a 

afirmação ontológica do negro brasileiro: o olhar de Celso Prudente. 2. ed. São Paulo: Anita 

Garibaldi, 2019b. p. 171–177. 

QUIJANO, A. Colonialidad y modernidad/racionalidad. Perú Indígena, Lima, v. 13, n. 29, 

1992a. 

QUIJANO, A. Notas sobre a questão da identidade e nação no Peru. Estudos Avançados, 

São Paulo, v. 6, n. 16, p. 73–80, 1992b. DOI: 10.1590/S0103-40141992000300007. 

SKOVSMOSE, O. Critical mathematics education. Cham. Springer, 2023. 

WALSH, C.; OLIVEIRA, L. F.; CANDAU, V. M. Colonialidade e pedagogia decolonial: 

para pensar uma educação outra. Arquivos Analíticos de Políticas Educativas, v. 26, n. 83, 

2018. 

  

http://www.ihu.unisinos.br/noticias/533148-o-controle-dos-corpos-e-dos-saberes-entrevista-com-walter-mignolo
http://www.ihu.unisinos.br/noticias/533148-o-controle-dos-corpos-e-dos-saberes-entrevista-com-walter-mignolo
https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/view/946/857/3115
https://doi.org/10.1590/S0103-40141992000300007


Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana SANTOS 

Rev. Sem Aspas, Araraquara, v. 14, n. 00, e025012, 2025.  e-ISSN: 2358-4238 

DOI: 10.29373/sas.v14i00.19834  17 

 

CRediT Author Statement 

 Reconhecimentos: Agradeço à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior pelo apoio concedido a esta pesquisa, por meio das políticas públicas de fomento 

à pós-graduação, fundamentais para a realização do estudo. 

 Financiamento: Não se aplica. 

 Conflitos de interesse: Não á conflitos de interesse. 

 Aprovação ética: Não se aplica. 

 Disponibilidade de dados e material: Acesso aberto. 

 Contribuições dos autores: Escrito pelo autor da pesquisa integralmente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Processamento e editoração: Editora Ibero-Americana de Educação 

Revisão, formatação, normalização e tradução 

 

 

https://www.editoraiberoamericana.com/

